
Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam  
Vol. 7, No. 1, 65-94, 2025 

 
 

Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani 

(Sebuah Telaah Filosofis) 

Mulyani 
Universitas PTIQ Jakarta 

e-mail: mulyani@ptiq.ac.id 

 
   

DOI: 10.22373/tadabbur.v7i1.765 
 

Abstract  

This article examines the ontological problem concerning the nature of the Qur'an: 

whether it is purely the Word of God or the word of the Prophet Muhammad. In the 

tradition of classical exegetes and Asy'ariyya theologians, the Qur'an is understood as the 

Word of God revealed through the angel Gabriel, emphasizing a paradigm of duality 

between God and humans. Meanwhile, within the mystical-philosophical perspective of 

figures such as Mulla Sadra, the Qur'an and prophethood are seen as a unified 

manifestation of divine existence. This study employs a qualitative approach using the 

library research method. Data were collected through textual analysis of Qur'anic 

exegesis works, classical theological texts, Islamic philosophical literature, and relevant 

contemporary studies. Data analysis was conducted using a philosophical hermeneutical 

approach by exploring meanings, conducting comparative analyses, and synthesizing 

critical reflections on the various perspectives examined. The findings reveal that for the 

Sufi mystics, the question of whether the Qur'an is purely the Word of God or the word 

of the Prophet becomes irrelevant, as everything that emerges from the Prophet 

Muhammad is considered a theophany of God Himself. At the highest existential level, 

the Perfect Man (al-insān al-kāmil), the Qur'an, and the cosmos form a unified reality, all 

manifesting the oneness of the Divine Being. 
 

Keywords: Divine and human speech; Ash'ariyya theology; Sufism and Islamic 

philosophy 

 

 

 

A. Pendahuluan  

Para mufasir riwayat tradisional dan para teolog mendefinisikan Al-Qur’an 

sebagai kalam Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw baik secara langsung 

atau melalui perantara malaikat Jibril untuk disampaikan kepada umat manusia sebagai 

petunjuk bagi perjalanan hidupnya selama di dunia. Definisi ini dikontraksi dari hadis-

hadis yang yang menerangkan proses turunnya Al-Qur’an. Paradigma dualitas 



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

66    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

terkandung dalam definisi ini, yang memunculkan banyak problem. Itu tampak dari 

penjelasan az-Zarqânî (1948 M) bahwa kata al-Qur`ân merupakan bentuk infinitif yang 

berarti “sumber” (mashdar) kemudian muncul darinya “tindakan pembacaan” (al-

Qirâah). Dari makna “sumber pembacaan” kemudian dijadikan penamaan bagi “kalam 

atau perkataan mukjizat yang diturunkan kepada Nabi saw.” Hal itu karena kata al-

Qur`ân yang semula merupakan mashdar (bentuk infinitif) yang berarti “sumber 

pembacaan” kemudian menjadi maf’ûl yang berarti “objek yang diterima sebagai 

bacaan”.1 Menerima atau membaca wahyu dipahami seperti mambaca bacaan teks 

dengan simbol-simbol huruf, padahal Nabi saw sendiri tidak memiliki kemampuan itu. 

Pada dasarnya Nabi saw tidak membaca pesan wahyu dengan cara dualitas demikian. 

Definisi ini mengandaikan, dualitas Tuhan, malaikat, dan Nabi saw. Tuhan dan 

malaikat Jibril as sebagai perantara di satu sisi berada di tempat yang jauh kemudian 

datang menyampaikan wahyu kepada Nabi di sisi lain. Tuhan berada di suatu jarak 

tertentu baik jarak fisik material maupun immaterial. Padahal Al-Qur’an itu sendiri 

menyatakan, Tuhan begitu dekat dengan manusia, bahkan lebih dekat dari urat leher 

manusia itu sendiri. Tuhan meliputi segala sesuatu. Nabi saw dalam hadis tentang Mi’raj 

digambarkan bertemu Allah saw secara langsung di mana tidak ada seorang malaikat pun 

yang menyertainya. Gambaran-gambaran simbolik Al-Qur’an dan hadis terkait realitas 

metafisik, dipahami sebagaimana hukum-hukum alam fisik material yang terbatas. 

Manusia yang berpikir seperti Parmanides, Socrates, Plato, dan lainnya, telah jauh hari 

menjelaskan karakteristik alam esoterik jiwa manusia, sangat berbeda dengan apa yang 

kita temukan pada alam fisik material. Penjelasan para arif sufi tentang proses turunnya 

Al-Qur’an keluar dari kerangka dualitas dan implikasi irasional lainnya. 

Pertanyaan penelitian ini adalah apakan Al-Qur’an merupakan kalam Allah atau 

justru kalam Rasulullah saw? Pertanyaan ini sangat relevan dalam diskursus para mufasir 

tradisional dan para teolog, namun dalam diskursus yang terdapat di dalam teks-teks para 

arif sufi, pertanyaan ini tidak lagi relevan. Hal itu karena pandangan dunia mufasir 

tradisional dan teolog berangkat dari prinsip dualitas eksistensi, yaitu eksistensi Tuhan 

dan Nabi yang terpisah secara esensial. Berbeda dengan itu, para arif sufi yang 

memandang keduanya dalam satu ketunggalan eksistensi (waẖdat al-wujûd). Bagian 

awal dari tulisan ini akan menjelaskan hakikat Al-Qur’an sebagai kalam Allah yang 

 
1 ‘Abdul’azhîm Az-Zarqânî, Manâhil al-‘Irfân fî ‘Ulûm al-Qur`ân, (Ed). Fawwaz Aẖmad 

Zumarlî, Beirut: Dâr al-Kitâb al-‘Arabî, 1995, cet. 1, jil. 1, hal. 15-16. 



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   67 

berlangsung melalui proses wahyu menurut ragam pandangan dari para mufasir 

tradisional (ahli riwayat) dan para teolog ‘Asy’ariyyah. Sedangkan bagian kedua dari 

tulisan ini akan menjelaskan hakikat Al-Qur’an dalam pandangan para arif sufi 

khususnya Mulla Shadra. 

B. Metode Penelitian 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi 

kepustakaan. Data diperoleh dari kitab-kitab tafsir, karya-karya teologi klasik, literatur 

filsafat Islam, serta kajian kontemporer yang relevan. Pengumpulan data dilakukan 

melalui telaah teks dan pembacaan analitis terhadap sumber-sumber tersebut untuk 

menangkap beragam pandangan mengenai hakikat Al-Qur’an sebagai kalam Allah atau 

kalam Rasulullah saw. Analisis data dilakukan dengan pendekatan hermeneutika 

filosofis, yaitu dengan mengeksplorasi makna, membandingkan pandangan tradisional 

dan sufistik, serta menyusun sintesis kritis atas persoalan yang dikaji. Untuk menjaga 

validitas, digunakan triangulasi teori dengan membandingkan berbagai perspektif yang 

ada dalam literatur-literatur tersebut. 

C. Hasil Penelitian dan Pembahasan 

1. Al-Qur’an Dalam Pandangan Mufasir Tradisional Dan Teolog 

‘Asy’ariyyah 

Al-Qur’an dalam pandangan Ath-Thaẖâwî (w. 321 H/ 933 M)  adalah Kalam 

Allah hakiki berupa lafaz dalam bahasa Arab yang diterima dari Rasulullah saw. Lafaz 

Al-Qur’an tersebut bukan diterima Rasul saw dengan jalan perkataan makhluk namun 

dengan jalan pewahyuan.2 az-Zarkasyî (w. 794 H/1392 M) menyatakan, kalam Allah 

yang Qadim itu merupakan sifat zat-Nya. Mayoritas ulama (ahli zahir) kemudian 

memandang, lafaz yang merujuk pada kalam Allah yang Qadim itu juga merupakan 

kalam Allah. Berangkat dari susunan lafaz Al-Qur’an itu kemudian diketahui maknanya.3 

Selaras dengan kedua pendapat tersebut, As-Suyûthî (w. 911 H/ 1505 M) kemudian 

menjelaskan, hakikat Al-Qur’an yang diwahyukan kepada Nabi saw, adalah al-Qur’an 

diterima Jibril as dari Allah Swt melalui pendengaran langsung. Jibril kemudian 

memberikan Al-Qur’an tersebut melalui lafaznya kepada Nabi saw. Menurutnya, karena 

Jibril memberikan Al-Qur’an dengan lafaznya, maka tidak diperkenankan wahyu 

 
2 Abû Ja’far ath-Thaẖâwî Al-Hanafî, Matan al-‘Aqîdah ath-Taẖâwiyyah: Bayân ‘Aqîdah Ahl as-

Sunnah wa al-Jamâ’ah, Beirut: Dâr Ibn Hazm, 1995, hal. 12. 
3 Badruddîn ibn Muẖammad ibn ‘Abdullâh Az-Zarkasyî, al-Burhân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Kairo: 

Maktabah Dâr at-Turâts, 1984, cet. 3, jil. 2, hal. 93. 



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

68    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

disampaikan hanya dengan maknanya saja. Al-Qur’an diturunkan dengan lafaz dan 

maknanya sekaligus, bertujuan agar orang-orang beriman dapat beribadah dengan 

lafaznya dan pada lafaz itu terletak mukjizatnya.4 

Ibn Qudamah (w. 620 H/1223 M) menolak lafaz Al-Qur’an itu makhluk. Ia 

berargumen, jika mushaf Al-Qur’an itu makhluk dan menganggap Al-Qur’an itu hanya 

berupa makna yang ada di dalam jiwa, maka Al-Qur’an tidak memiliki huruf-huruf, 

kalimat-kalimat, rangkaian ayat dan surat-surat. Jika demikian, Al-Qur’an tidak dapat 

dibaca, didengar, dan diambil manfaat darinya.5 Berangkat dari perspektif Ibn Qudamah 

ini, “membaca atau mendengar Al-Qur’an” dipahami dalam cakrawala pemaknaan 

zahirnya, yaitu membaca atau mendengar rangkaian huruf, kata dan kalimat ayat-ayat 

Al-Qur’an sebagaimana tertera pada mushaf. Karena itu dalam tradisi para mufasir 

tradisional secara umum, Al-Qur’an didefinisikan sebagai Kalam Allah yang diterima 

secara lafaz oleh Nabi saw melalui malaikat Jibril untuk disampaikan kepada umatnya.6 

Berangkat dari paradigma tersebut, Ath-Thabarî (w. 310 H/923 M) dalam proses 

penafsirannya terhadap Al-Qur’an mengkontruksi makna-makna dari ayat-ayat Al-

Qur’an melalui pendekatan lafaz kebahasaan. Konstruksi lafaz kebahasaan kemudian 

dipadukan dengan keterangan dari riwayat-riwayat hadis Nabi saw serta penafsiran para 

sahabat dan tabi’in. Pada bagian pengantar karya tafsirnya, Jâmiʻ al-Bayân fî Ta`wîl al-

Qur’ân, ia menerangkan bahwa kitab tersebut merupakan penjelasan tentang ayat Al-

Qur’an berupa makna-makna dari dimensi kebahasaannya. Baginya, orang yang tidak 

dibantu dengan praktik ilmu-ilmu bahasa Arab yang memadai serta pengetahuan yang 

lemah tentang pola-pola penunjukan arah ungkapan lisan, akan dimasuki kesamaran 

ketika menafsirkan Al-Qur’an.7 Jadi, para mufasir tradisional memandang, Al-Qur’an 

sejak awal ketika diwahyukan oleh Tuhan, telah dalam forma bahasa Arab. Itu artinya 

secara fundamental tidak terdapat perbedaan ontologis Al-Qur’an pada alam ketuhanan 

dengan alam kemanusiaan. Al-Qur’an yang diterima rasul sudah dalam forma Arab, 

kemudian rasul menyampaikannya dan pada akhirnya didokumentasikan ke dalam 

mushaf juga dalam forma Arab. 

 
4 Jalâluddîn ‘Abdurraẖmân ibn Abî Bakr as-Suyûthî, al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Arab Saudi: al-

Maktabah al-’Arabiyyah as-Su’ûdiyyah, 2005, jil. 1, hal. 38. 
5 Abû Muẖammad ’Abdillâh ibn Aẖmad ibn al-Qudâmah Al-Maqdisî, Risâlah fî al-Qur`ân wa 

Kalâmillâh, (Ed.) Yûsuf ibn Muẖammad As-Sa’îd, Riyadh: Dâr Athlas al-Khadhrâ`, t.th, hal. 34. 
6 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, New York: Routledge, 2006, hal. 15. 
7 Muẖammad ibn Jarîr ath-Thabarî (w. 310 H/923 M)), Jâmiʻ al-Bayân fî Ta`wîl al-Qur’ân, 

Bairut: Dâr al-Ma’rifah, 1412 H/ 1991 M, cet. 1, jil.1, hal. 4. 



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   69 

Para teolog dari kalangan ‘Asy’ariyyah umumnya mengadvokasi simpulan-

simpulan akhir dari pandangan para mufasir tradisional dari kalangan para ahli hadis, ahli 

fikih dan mufasir riwayat. Abu al-Hasan al-‘Asy’arî (w. 324 H/936 M) sendiri 

menyatakan bahwa cara pandang keagamaannya, termasuk di dalamnya persoalan 

hakikat Al-Qur’an, selaras dengan penafsiran dari para ahli hadis.8 Itu tampak dari 

pandangan teolog Asy’ariyah belakangan seperti al-Îjî (w. 1356 H/1937 M) yang 

mendefinisikan Al-Qur’an sebagai kitab Arab yang qadim, terjaga di dalam kalbu, dibaca 

dengan lisan, tertulis di dalam mushaf.9 Namun demikian, dalam membangun argumen 

untuk sampai pada simpulan-simpulan tersebut terjadi banyak perbedaan, bahkan di 

antara para teolog ‘Asy’ariyyah sendiri. 

Perbedaan antara mufasir tradisional dengan para teolog terletak pada sebab 

fundamental, yaitu ada tidaknya hierarki eksistensi (ontologis) dari Kalam Allah atau Al-

Qur’an. Mufasir tradisional menegasinya sedangkan para teolog mengafirmasinya. Jika 

ditarik lebih jauh pada inti persoalannya, perbedaan tersebut berangkat dari kapasitas dan 

wilayah penalaran akal. Para teolog memberi proporsi penalaran akal pada subjek-subjek 

metafisik, sedangkan mufasir tradisional dalam dimensi tersebut menolak itu dan hanya 

mengkonsktruksi makna terbatas dari bahasa teks. Dapat dikatakan, kesadaran quasi-

problem hermeneutika secara samar mulai hadir dalam penalaran para teolog ketika 

menyadari adanya hierarki ontologis kalam Allah. 

Al-Juwaynî (w. 478 H/1085 M) misalnya berpandangan, kalam Allah itu bersifat 

Qadim dan Azali dalam artian tidak ada permulaan bagi wujudnya. Ia  berargumen, jika 

kalam Allah bersifat baharu dan memiliki permulaan (ẖâditsan muẖdatsan) sehingga 

dinyatakan sebagai makhluk, maka kalam Allah itu pasti eksis pada sesuatu lainnya. 

Telah menjadi postulat bahwa sesuatu yang baharu pasti eksis pada sesuatu lainnya. Jika 

kalam Allah bersifat baharu ini diterima, maka eksistensinya tidak keluar dari tiga 

kemungkinan: eksis (qiyâm) pada zat Tuhan; eksis pada jisim tertentu; atau eksis tanpa 

lokus tertentu. Eksis pada zat Tuhan itu mustahil karena sesuatu yang baharu hanya eksis 

pada sesuatu yang baharu pula. Eksis pada jisim tertentu juga mustahil karena tidak 

mungkin kalam Allah yang bukan jisim eksis pada jisim. Sedangkan, eksis tanpa lokus 

 
8 Abû al-Hasan ‘Alî Ibn Ismâ’îl al-‘Asy’arî, al-Ibânah ‘an Ushûl ad-Diyânah, (Ed.) Fawqiyyah 

Husain Maẖmûd, Kairo: Dâr al-Anshâr: 1397 H/ 1977 M, cet. 1, hal. 20; ‘Abd ar-Raẖmân ibn Aẖmad al-

Îjî, al-Mawâqif fî ‘Ilm al-Kalâm, Beirut: ‘Âlam al-Kutub, t.th, hal. 429. 
9 ‘Abd ar-Raẖmân ibn Aẖmad al-Îjî, al-Mawâqif fî ‘Ilm al-Kalâm, Beirut: ‘Âlam al-Kutub, t.th, 

hal. 3. 



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

70    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

itu jelas mustahil karena tidak mungkin sesuatu yang baharu eksis tanpa lokus. Jadi, 

kalam Allah itu Qadim, dan ianya eksis pada zat-Nya yang Qadim.10 Pembedaan antara 

sifat Qadim dan sifat baharu bagi kalam Allah itu sendiri secara implisit menunjukkan 

adanya pembedaan derajat ontologis dari kalam Allah. Seluruh sifat Qadim dari kalam 

Allah tetap terjaga, dalam bentangan mulai dari sisi Allah hingga menyentuh dimensi 

kemanusiaan, seperti hafalan dan suara. Menurut al-Juwaynî, kalam Allah keluar dari 

sifat Qadim menuju sifat baharu ketika ia keluar dari bentangan tersebut menyentuh 

bentuk tulisan mushaf. Itu karena tulisan pada mushaf telah terpisah dari diri manusia ke 

dalam dokumentasi mushaf yang terpisah. 

Hal ini tampak ketika al-Juwaynî membagi hierarki wujud kalam secara esensial 

ke dalam dua tingkatan, yaitu kalam hakiki (kalam nafsi) dan kalam lisan (kalam 

indrawi). Kalam hakiki adalah perkataan jiwa yang memuat ibarat-ibarat berupa isyarat-

isyarat dan rumus-rumus. Kalam hakiki hanya ada di dalam hati (al-fuâd), lisan kemudian 

memproduksi simbol-simbol dalil dengan merujuk pada segala yang ada di dalam hati. 

Kalam hakiki dan kalam lisan berbeda. hal Itu dapat dibedakan dalam fenomena orang-

orang munafik (QS. Al-Munâfiqûn, ayat: 1) yang menyatakan secara lisan “kami bersaksi 

bahwa engkau adalah benar-benar utusan Allah,” namun kalam hakiki dalam hati 

mereka tidak demikian. Menurut al-Juwaynî, Kalam hakiki bukan berupa huruf dan suara 

karena itu hanya ada pada kalam lisan. Begitupun dengan kalam Allah yang memiliki 

dua tingkat hierarki eksistensi tersebut. Kalam Allah itu dibaca melalui lisan para Qurrâ`, 

tersimpan dalam hafalan para penghafanya, dan tertulis pada mushaf. Hakikat Kalam 

adalah apa yang diketahui (al-ma’lûm) atau apa yang dipahami (al-mafhûm). Apa yang 

dibaca para Qurrâ  merujuk pada perbuatan-perbuatan yang diperintahkan dan dilarang 

oleh-Nya. Perbuatan-perbuatan tersebut merupakan al-ma’lûm (subjek yang diketahui) 

atau al-mafhûm (subjek yang dipahami) yang tidak lain adalah kalam Allah hakiki. Apa 

yang dibaca yang mengandung makna-makna perbuatan, adalah sifat dari pembacanya. 

Sifat dan zat tidak bisa dipisahkan. Karena itu, lafaz yang dibaca juga merupakan kalam 

Allah bersifat Qadim, sedangkan pembukuannya dalam bentuk mushaf berupa susunan 

huruf-huruf pada mushaf adalah sesuatu yang baharu.11 

 
10 Abû Ma’âlî ‘Abd al-Malik al-Juwaynî, Luma’ al-Adillah fî Qawâid al-‘Aqâid Ahl as-Sunnah 

wa al-Jamâ’ah, (Ed.) Fawqiyyah Husain Maẖmûd, Beirut: ‘Âlam al-Kutub, 1987 M, cet. 2, hal. 102-103. 
11 Abû Ma’âlî ‘Abd al-Malik al-Juwaynî, Luma’ al-Adillah fî Qawâid al-‘Aqâid Ahl as-Sunnah 

wa al-Jamâ’ah, …, hal. 104-106. 



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   71 

Karena itu, Mufasir tradisional dan teolog berdebat dalam menafsirkan ungkapan 

"Kami menurunkannya (Kitab Suci) berupa Al-Qur’an berbahasa Arab dalam QS. 

Yûsuf, ayat: 1-2). Mufasir Tradisional secara umum termasuk sebagian teolog seperti 

Abû Bakr  al-Bâqillânî (Asy’ariah), al-Jahîz dan ’Abd al-Jabbâr (Mu’tazilah) 

memandang bahwa mukjizat Al-Qur’an terletak pada kejelasan susunan lafaznya 

(fasâẖah), dan pengucapannya (balâghah). Sedangkan an-Nazzam (Mu’tazilah) 

menafsirkan sebaliknya, bahwa Al-Qur’an tidak dapat ditiru itu dari sisi maknanya bukan 

dari sisi forma bahasanya. Menurutnya, meski Al-Qur’an merupakan perkataan Tuhan, 

bahasa Al-Qur’an tidak lebih tinggi ketimbang kemampuan bahasa manusia pada 

umumnya. Sementara seorang teolog Asy’ariyyah, ’Abd al-Qahir al-Jurjani memandang, 

forma bahasa Al-Qur’an dan maknanya merupakan mukjizat yang tidak dapat ditiru.12 

Seorang teolog Asy’ariyyah kontemporer, az-Zarqânî menjelaskan, Al-Qur’an 

adalah kalam Allah karena itu Al-Qur’an bukan kalam manusia, namun ada sifat yang 

sama yang menyatukan antara kalam Allah dengan kalam manusia. Karenanya, Ia 

menjelaskan proses munculnya realitas kalam pada diri manusia. Kalam (al-kalâm) 

secara leksikal berarti perkataan atau ucapan. Pada manusia, kalam atau ucapan itu 

merupakan makna infinitif yaitu “proses berucap (at-takallûm)” atau dapat berarti makna 

yang diperoleh dari makna infinitif tersebut, yaitu “subjek pengucap (al-mutakallim)”. 

Dari sisi sumber dan sesuatu yang dihasilkan dari sumber itu, Kalam memiliki dua 

kategori, yaitu kalam lafzi dan kalam nafsi. Kalam lafzi manusia dari sisi sumbernya 

berarti “manusia menggerakkan lidahnya untuk membantunya mengeluarkan huruf dari 

kerongkongannya.” Sedangkan kalam lafzi dari sisi yang dihasilkan dari sumber tersebut 

adalah “kata-kata yang diucapkan yang menjadi jalan bagi keluarnya suara.” Kalam nafsi 

manusia dari sisi sumbernya berarti “manusia menghadirkan kata-kata pada jiwanya 

sebelum muncul huruf dari kerongkongnya, menggunakan daya ungkapan batin yaitu 

kata-kata imajinal yang tersusun di alam mental.” Manakala kata-kata imajinal ini 

terucap menggunakan suara indrawi maka tercetaklah kata-kata itu secara lafaz zahir. 

Sedangkan kalam nafsi yang dihasilkan dari sumber tersebut adalah “kata-kata jiwa atau 

lafaz mental yang tersusun pada alam mental.” Demikian juga dengan kalam Allah. Allah 

memiliki forma (al-mitsal) yang tinggi yang merupakan kalam nafsi bagi-Nya dan 

 
12 Massimo Campanini, “Is the Qur’an Translatable?: Some Methodological Issues”, dalam  

http://riviste.unimi.it/index.php/DoctorVirtualis/article/view/97/171, diakses pada 27 maret 2017, hal. 

115-116. 

http://riviste.unimi.it/index.php/DoctorVirtualis/article/view/97/171


Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

72    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

sekaligus kalam lafzi. Para ahli kalam memutlakkan kalam nafsi-Nya di satu sisi yaitu 

dengan membahas sifat-sifat Allah nafsi namun di sisi lain mereka menjadi orang-orang 

yang menetapkan hakikat Al-Qur’an itu kalam Allah bukan makhluk. Para fuqaha dan 

ahli ushul fiqih juga bersepakat dengan pandangan para ahli kalam tersebut. Para fuqaha 

dan ahli ushul fiqih memutlakkan kalam lafzi karena tujuan mereka adalah menarik 

kesimpulan (istidlal) hukum-hukum syariat dari al-Qur’an. Itu tidak terjadi kecuali 

dengan menggunakan lafaz. Para sarjana ahli bahasa Arab juga demikian mereka 

memutlakkan kalam lafzi karena padanya mukjizat al-Qur’an bertempat.13 

Hakikat Al-Qur’an dijelaskan melalui proses kehadirannya dalam batin Nabi saw 

yang dikenal dengan pewahyuan. Al-Qur’an menyebut terma wahyu sebanyak tujuh 

puluh tujuh kali. 14 Kata wahyu bukan hanya dilekatkan kepada para nabi dan malaikat 

namun juga kepada manusia selain nabi, binatang, dan benda mati.15 Menurut Qurasih 

Shihab, istilah wahyu secara umum dimaknai sebagai isyarat yang cepat, berupa surat, 

tulisan, dan berbagai hal yang disampaikan kepada orang lain agar dapat diketahui.16 

Manna’ al-Qattan menjelaskan, wahyu dalam bentuk khusus merupakan isyarat yang 

cepat sebagai bentuk komunikasi dengan menggunakan suara, rumus atau lambang, atau 

isyarat pada sebagian anggota badan.17 Wahyu kenabian merupakan informasi dari Allah 

yang bertujuan untuk membimbing manusia menuju keselamatan dunia dan akhirat. 

Orang yang diberi informasi kenabian tersebut disebut Nabi yang membawa syariat 

sekaligus utusan Allah kepada umat manusia. Karena itu, al-Îjî menyatakan, Nabi 

merupakan jalan karena ia menjadi wasilah menuju Allah. Allah sendiri mengutusnya 

untuk menyampaikan informasi dari-Nya berupa lafaz Al-Qur’an.18 

Al-Qur’an sendiri menjelaskan Nabi saw hanya membacakan apa yang 

diterimanya dari Tuhan berupa al-Kitâb dan al-Hikmah. Nabi saw sendiri menurut para 

ulama ahli zahir menjelaskan Al-Qur’an dalam artian menafsirkannya untuk pertama 

kali. Penafsiran di era kenabian ini hadir tidak hanya dalam bentuk perkataan namun juga 

perbuatan. Perkataan, perbuatan dan diamnya Nabi yang disebut dengan hadis Nabi 

 
13 ‘Abdul’azhîm al-Zarqânî, Manâhil al-‘Irfân fî ‘Ulûm al-Qur`ân, …, ji1, hal. 17-18. 
14  Muhammad Amin Suma. Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000, cet. 1, 

hal. 90. 
15 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, New York: Routledge, 2006, hal. 25. 
16 M. Qurasih Shihab, et.al., Sejarah dan ‘Ulum al-Qur’an, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001, cet. 

2, hal. 48. 
17 Manna‟ al-Qattan, Mabâhits fî ‘Ulûm al-Qur`ân, Riyadh: Mansyûrât al-'Ashr al-Hadits, tt, cet. 

3, hal. 32. 
18 ‘Abd ar-Raẖmân ibn Aẖmad al-Îjî, al-Mawâqif fî ‘Ilm al-Kalâm, …, hal. 337. 



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   73 

tersebut dinyatakan sebagai penafsiran Nabi saw atas Al-Qur’an.19 Allah sendiri yang 

memberi letigimasi kepada Nabi saw untuk menjelaskan seluruh ayat ayatnya. Penjelasan 

itu bukan melalui perkiraan atau penafsiran, melainkan melalui inspirasi atau wahyu yang 

langsung datang dari Allah sendiri.20 jadi ada dualitas dalam pandangan para ulama ahli 

zahir tentang segala yang muncul dari diri Nabi saw yaitu Al-Qur’an dan Hadis. 

Menariknya, ada semacam kekaburan dalam pemisahan keduanya. Di satu sisi keduanya 

berbeda, Al-Qur’an sebagai kalam Allah sementara hadis adalah kalam rasul saw namun 

juga merupakan wahyu. Pemisahan ini dapat difahami ketika merujuk pada perkataan 

Nabi saw, karena antara Al-Qur’an dan Hadis menurut para ulama zahir, kedua berbeda 

dari sisi mode pengungkapan bahasa Namun pertanyaannya, bagaimana membedakan 

keduanya dari sisi perbuataan Nabi saw? 

Persoalan kemudian semakin rumit jika dipahami melalui cakrawala zahir dalam 

memahami Akhlak Rasul saw itu adalah Al-Qur’an itu sendiri sebagaimana tergambar 

dalam QS. Al-Qalam ayat 4, “Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti 

yang agung”dan ini juga ditegaskan di dalam penafsiran A’îsyah ra yang menyatakan 

bahwa akhlak Nabi saw adalah Al-Qur’an itu sendiri.21 Akhlak mencakup segala yang 

muncul pada diri manusia baik sikap, perbuatan dan perkataan. Akhlak yang mencakup 

sikap, perbuatan dan perkataan Nabi saw tentu saja bukan hanya merujuk pada fenomen 

yang tampak ke permukaan zahir melainkan juga mencakup keluasan fenomena yang 

 
19 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, New York: Routledge, 2006, hal. 25. 
20 Muẖammad Musthafâ. Al-A'zhamî, Sejarah Teks Al-Qur'an Dari Wahyu Sampai Kompilasi: 

Kajian Perbandingan Dengan Pelanjian Lama Dan Perjanjian Baru,  Jakarta: Gema Insani Press, 2005, 

hal. 56. Hal itu dijelaskan Musthafâ Al-A'zhamî sebagaimana dinyatakan dalam al-Qiyâmah/75: 16-19:  
اهٗ  عْ قحرْاٰن َّبِّ أنْٰهح فاات ا قارا اهٗ ۚ فااِّذا قحرْاٰن هٗ وا عا ْ لا بِّهٖٖۗ اِّنَّ عالايْناا جَا اناكا لِّتاعْجا ِّكْ بِّهٖ لِّسا ار  اهٗ ٖۗ  لَا تُح اياان َّ اِّنَّ عالايْناا ب   ۚ ثُح

16.  Jangan engkau (Nabi Muhammad) gerakkan lidahmu (untuk membaca Al-Qur’an) karena hendak 

tergesa-gesa (menguasai)-nya. 17. Sesungguhnya tugas Kamilah untuk mengumpulkan (dalam hatimu) 

dan membacakannya. 18.  Maka, apabila Kami telah selesai membacakannya, ikutilah bacaannya itu. 19.  

Kemudian, sesungguhnya tugas Kami (pula)-lah (untuk) menjelaskannya. 
21 Sa’ad ibn Hisyâm ibn Amîr ketika datang ke Madinah dan mengunjungi A’îsyah untuk 

menanyakan beberapa masalah. Sa’ad bin Hisyam bin Amir berkata, 
ا ؟ قاالات : أَلاستا  لََّّ سا ح عالايهِّ وا لََّّ اللََّّ ِّ صا ولِّ اللََّّ سح لحقِّ را نِّينا ! أَنبئِّينِِّ عان خح نا القحرأ نا .قا فاقحلتح : يَا أُمَّ المحؤمِّ ا كَا لََّّ سا ح عالايهِّ وا لََّّ اللََّّ ِّ صا ابِّ ِّ اللََّّ لحقا ن نَّ خح

ِ
أُ القحرأ نا ؟ قحلتح : بالَّا .قاالات : فاا لَا  الا : تاقرا مْتح أنَ أَقحوما وا فاهاما

وتا ...الخ تََّّ أمَح ءٍ حا ْ دًا عان شَا  ( 746رواه مسلَّ ) أسَأَلا أَحا

“Aku berkata, ‘Wahai Ummul Mukminin, beritahulah aku tentang akhlak Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi 

wa Sallam!” Aisyah bertanya, ‘Bukankah engkau membaca Al-Qur’an?” Aku menjawab, “Ya.” Ia 

berkata, “Sesungguhnya akhlak Nabi Shallallahu ‘Alaihi wa Sallam adalah Al-Qur’an.” Kemudian aku 

hendak berdiri dan tidak bertanya kepada siapapun tentang apapun hingga aku mati...” (HR. Muslim, no. 

746).Dalam riwayat lain disebutkan, 
 َّ ا .قاالات : يَا بحنِا لََّّ سا ح عالايهِّ وا لََّّ اللََّّ ِّ صا ولِّ اللََّّ سح لحقِّ را ثِّينِِّ عان خح ِّ د  نِّينا ! حا دٍ القحرأ نح قحلتح : يَا أُمَّ المحؤمِّ مَّ حا لحقح مح يٍم ( خح لحقٍ عاظِّ َّكا لاعالَّا خح ن

ِ
ا ح : ) وا أُ القحرأ نا ؟ قاالا اللََّّ ا تاقرا س ناد صحيح  ( ب  8/275أ خرجها أ بو يعلَّ )  أمَا

. 

“Aku berkata, ‘Wahai Ummul Mukminin, beritakanlah kepadaku tentang akhlak Rasulullah Shallallahu 

‘Alaihi wa Sallam.” Aisyah berkata, “Wahai anakku, tidakkah engkau membaca Al-Qur’an? Allah 

berfirman, “Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang agung.” Akhlak Muhammad 

adalah Al-Qur’an.” (HR. Abu Ya’la, 8/275). 



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

74    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

terdapat dalam batinnya. Hal ini mengingat fenomen batin itulah yang kemudian 

bermanifestasi ke permukaan zahir. Konsekuensinya, Al-Qur’an meliputi seluruh 

fenomen kemanusiaan Nabi saw baik zahir maupun batinnya. Berangkat dari realita ini, 

bagaimana kita dapat memisahkan antara Al-Qur’an sebagai kalam Allah dengan sikap, 

perbuatan dan perkataan zahir dan batin Nabi saw sebagai manusia biasa, sebagaimana 

diasumsikan pera mufasir ahli zahir di atas? Pada awalnya memang Al-Qur’an sebagai 

kalam Allah terpisah dari jiwa Nabi saw, namun setelah Al-Qur’an ini menyentuh jiwa 

Nabi saw, keduanya tidak lagi dapat dipisahkan. Itulah mengapa dalam penafsiran 

A’îsyah ra, Al-Qur’an merupakan akhlak nabi saw itu sendiri yang artinya Al-Qur’an 

menyatu dengan jiwa Nabi saw dan kemudian menampakkan kenyataannya pada 

penampakan realitas zahir dalam sikap, perbuatan, dan perkataan Nabi saw. 

Disamping itu, Kritisisme Orientalis dan Muslim Reformis Revisionis terhadap 

konsep mukjizat Al-Qur’an yang dimengerti oleh para mufasir tradisonal dan teolog 

Asy’ariyah juga perlu diperhatikan. Pembahasan mukjizat Al-Qur’an (‘ijaz) bermula dari 

respon perdebatan antara Nabi saw dengan tokoh-tokoh intelektual Quraisy yang 

menganggap apa yang disampaikan Nabi saw hanyalah syair biasa. Al-Qur’an kemudian 

merespon itu dengan menantang mereka untuk mendatangkan yang serupa dengan Al-

Qur’an. Pada dasarnya Al-Qur’an sepakat dengan asumsi lawan-lawan debat Nabi saw 

itu bahwa kenabian yang genuine jelas berbeda dengan syair sebagai kreasi manusia.22 

Berangkat dari sini diskursus tentang mukjizat Al-Qur’an dikembangkan. Sebagaimana 

telah disinggung di atas bahwa mukjizat Al-Qur’an menurut Mayoritas Mufasir 

Tradisional, mukjizat Al-Qur’an terletak pada lafaz bahasa Arabnya, serta susunan 

ungkapan bahasannya (nazham), dan manusia tidak bisa menciptakan yang serupa 

dengannya. Hal itu menurut mereka berdasarkan pada QS. Yusûf, ayat: 1-2, bahwa “ayat-

ayat Kitab (Al-Qur’an) yang jelas itu berbahasa Arab”. Massimo Campanini 

memunculkan pertanyaan kritis tentang hal ini. Karena lafaz bahasanya tidak bisa ditiru 

maka al-Qur’an tidak bisa dipahami kecuali dengan menguasai bahasa Arab. Jika 

pandangan ini diterima maka apakah ini tidak bertentangan dengan prinsip Islam sebagai 

agama universal, untuk seluruh umat manusia? Bagaimana dengan nasib para penganut 

ajaran Islam dari selain bangsa arab yang tidak mengerti bahasa arab, sementara maksud 

atau pesan dari ajaran kenabian ini harus juga sampai kepada mereka? bagaimana pesan 

 
22 Peter Matthews Wright, “Modern Qur’anic Hermeneutics.” Disertasi. Chapel Hill: The 

Department of Religious Studies University of North Carolina, 2008, hal. 143. 



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   75 

yang terkandung di dalam bahasa arab ini memungkinkan untuk disampaikan kepada 

bangsa non-Arab? Jika jawabannya, itu mungkin melalui terjemahan. Bukankah jika al-

Qur’an tidak bisa ditiru oleh bangsa arab, itu artinya Al-Qur’an tidak bisa diterjemahkan? 

Menurut Massimo, lebih logis jika mukjizat hanya terletak pada muatan maknanya yang 

juga memiliki sifat tidak bisa ditiru dari Al-Qur’an. Berangkat dari konsekuensi dari 

pertanyaan yang diajukannya tersebut, lebih logis jika mukjizat Al-Qur’an terletak pada 

makna-makna yang berada di dalam lafaznya, bukan pada lafaz zahirnya.23 

Kritik Massimo ini muncul dan menjadi relevan tertuju kepada pandangan 

mufasir ahli zahir di atas karena esensi Al-Qur’an sebagai kalam Allah hanya dilihat 

dalam cakrawala zahir. Al-Qur’an hanya dimengerti sebagai wahyu yang diungkapkan 

Nabi saw melalui lisannya yang kemudian di dokumentasikan ke dalam mushaf. 

Fenomen batin wahyu yaitu bagaimana kalam Allah menyentuh jiwa Nabi melalui mode 

penyatuan eksistensi, sama sekali tidak terungkap dari cakrawala mufasir ahli zahir. Hal 

inilah yang membuat kalam Allah berupa Al-Qur’an dan jiwa Nabi saw difahami dalam 

kerangka dualitas yang terpisah. Jalan keluar atas persoalan ini dapat merujuk kepada 

cakrawala penyaksian batin para arif sufi akan hakikat Al-Qur’an dan kenabian. 

2. Al-Qur’an dan Kenabian Dalam Pandangan Mistico-Filosofi Islam 

a. Hakikat Manusia Dan Kenabian 

Manusia adalah ciptaan terbaik ketika ia dahulu berada pada awal penciptaannya, 

namun ia telah berhasil turun menjadi bagian dari alam fisik material yang terkomposisi 

ke dalam unsur-unsur dan susunan. Seperti halnya seluruh spesies hewan, manusia 

berada pada martabat paling rendah, dilihat dari keterhubungannya dengan seluruh 

substansi-subtansi (al-jawâhir) dan zat-zat alam material (al-a’yân). Namun 

sebagaimana dinyatakan al-Qaysharî, pada hakikat zatnya (dzât) manusia memiliki 

kamampuan untuk melakukan pendakian eksistensial (at-tarraqî) menuju batas 

kesempurnaan dan pendakian kepada cahaya-cahaya permulaan yang tinggi (Tuhan).24 

Dari sisi bentuk zahirnya, manusia menjadi bagian dari alam al-muluk, namun dari sisi 

batinnya, manusia memiliki sifat kemeliputan atas segala sesuatu yang ada di alam 

eksternal.25 

 
23 Massimo Campanini, “Is the Qur’an Translatable? Some Methodological Issues”, …, hal. 115-

116. 
24 Muẖammad ibn Ibrâhîm asy-Syîrâzî, Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm, Qum: Mansyûrât Bîdâr, 1408 

H/1994, cet.2, jil. 1, hal. 3. 
25 Dâwud al-Qaysharî, Rasâil al-Qaysharî, …, hal.14. 



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

76    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

Segala sesuatu memiliki kesempurnaan khusus sebagai tujuan dari penciptaannya 

dan memiliki aktualitas kesempurnaannya apabila ia menyesuaikan diri dengannya. 

Kesempurnaan manusia menurut Shadrâ adalah dengan menyingkap: maqam-maqam 

ilahiah dan tertarik pada pengetahuan-pengetahuan universal akliah (al-ma’ârif al-

kulliyyah al-‘aqliyyah), yang dicapai melalui: melepaskan diri dari cerapan-cerapan 

indrawi material; zuhud atas kerendahan alam dunia; lepas dari tawanan bisikan hawa 

nafsu; cerai dari belenggu-belenggu syahwat dan amarah. Semua ini tidak mudah kecuali 

mendapat hidayah, taklim, pendisiplinan adab dan perbaikan semestinya. Untuk dapat 

sampai pada tujuan ini, Tuhan mengutus seorang rasul yang berfungsi sebagai pemberi 

petunjuk dan didikan. (Melalui kehadiran rasul itu) Tuhan menurunkan kitab Ilahi yang 

berfungsi sebagai pemberi keputusan hukum, yang di dalamnya terdapat seluruh ilmu 

ilahiah, rahasia-rahasia ketuhanan, sunah-sunah, adab-adab amaliah dan hukum-hukum 

siasah (pengelolaan masyarakat dan negara). 26 Artinya, wujud diri manusia terdiri dari 

dimensi dunia dan dimensi akhirat. Dimensi dunia diri manusia adalah kehadiran jiwanya 

pada alam fisik material (al-mulk), sedangkan dimensi akhirat diri manusia adalah 

potensi yang dikandung jiwanya dalam menyingkap alam gaib al-malakût. 

Alam dunia hadir sebelum kematian sedangkan alam akhirat pasca kematian. 

Bagi para arif sufi, kematian sebagai pintu dalam mengakses alam akhirat. Namun bagi 

mereka kematian di sini bukan hanya kematian jasad. Kematian yang dimaksud juga bisa 

melalui kematian hawa nafsu atau fana dalam Tuhan. Karena kematian jenis kedua ini 

berlangsung ketika masih berada di alam dunia, maka alam akhirat berpotensi untuk 

diakses oleh manusia setelah ia mampu berjalan menuju fana dalam Zat Tuhan. Awal 

penciptaan manusia pada alam baharu adalah kehadirannya pada alam fisik material. Di 

dalam alam dunia, wujud dirinya bergerak selangkah demi selangkah mengarah ke alam 

gaib akhirat. Jika dalam gerakan ini ia berhasil membunuh hawa nafsu dan setan dalam 

dirinya, ia akan berpindah dari alam dunia menuju dan kemudian hadir pada alam gaib 

akhirat (alam ruh).27 

Terhubungnya manusia kepada alam ruh berarti terhubung kepada Tuhan secara 

hakikat. Sedangkan kalbu yang mengarah pandangannya pada alam ruh di sebut fuad. 

Fuad merupakan zona bagi penyaksian Tuhan. sebagaimana dinyatakan di dalam QS. 

An-Najm, ayat: 11, fuad tidak mendustakan apa yang telah dilihatnya. Sedangkan kalbu 

 
26 Muẖammad ibn Ibrâhîm asy-Syîrâzî, Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm, …, jil. 1, hal. 3. 
27 Muẖammad ibn Ibrâhîm asy-Syîrâzî, Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm, …, jil 2, hal. 4. 



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   77 

yang mengarah pandangannya pada jiwa disebut shadr. Shadr merupakan zona bagi 

forma-forma pengetahuan. Kalbu merupakan arasy ruh pada alam gaib, sebagaimana 

arasy merupakan kalbu seluruh makhluk pada alam zahir (syahadah).28 Jadi ruh, kalbu 

dan jiwa merupakan zat yang tunggal namun bermanifestasi ke dalam beragam sifat-sifat 

tertentu sehingga dinamakan dengan penamaannya tersebut. Alam Ruh itu merupakan 

khalifah Tuhan atau penampakan wujud-Nya.29 Dengan terhubung dengan alam ruh, 

Manusia bisa mencapai penyingkapan realitas esoterik metafisik dan menjadi makhluk 

spiritual, sehingga sempurna menjadi manusia (al-insan). 

Jalan yang ditempuh manusia agar dapat meraih itu adalah Realisasi dan 

aktualisasi irfan kenabian. Irfan kenabian tidak lain merupakan jalan aktualisasi seluruh 

fakultas-fakultas persepsi hingga kemudian mampu menyingkap realitas di balik forma-

forma yang dipersepsi indra, daya imajinasi, daya estimasi, hingga tiba menyingkap 

objek-objek akal immaterial murni. Manusia yang telah mencapai stase (maqâm) ini, 

memahami objek-objek akal di dalam objek-objek persepsi indrawi dan mampu 

membawa objek-objek persepsi indrawi menjadi objek-objek akal esoterik 

transendentalnya. 

Orang yang telah mencapai maqamat akhir aktualitas kemanusiaannya adalah 

filosof-wali. Mereka sama seperti Nabi, mampu menyingkap segala sesuatu 

“sebagaimana adanya,” namun berbeda dengan Nabi, wali tidak memiliki kemampuan 

melihat realitas akal pada alam sadar. Hanya tersaksikan dalam kondisi mimpi, fakultas 

imajinasinya tidak mampu menghadirkan objek persepsi akal dalam bentuk yang dapat 

dimengerti kebanyakan manusia. Filosof wali memahami realitas akal dan sadar akan 

realitasnya. Semua manusia seharusnya ikut serta mengambil bagian dalam menjalankan 

peran ini meski pada derajat yang berbeda. Manakala tidak, mereka tidak akan mencapai 

kemanusiaannya. Orang yang telah melalui seluruh maqâmat dan manâzil, menuju 

realitas manusia tinggi, tidak hanya lebih kenal namun juga lebih beradab. 

Puncak aktualitas manusia menggabungkan tiga fakultas persepsi: akal intelektus 

esoterik transendental, imajinasi dan indrawi. Setiap forma yang di persepsi dan 

terpahami (al-sûrah al-idrakiyyah), merupakan salah satu dari eksistensi (wujûd). Pada 

setiap eksistensi itu terdapat fakultas, persiapan (isti’dad) dan daya persepsi. Aktifitas 

 
28   ‘Abdurrazzâq al-Kâsyânî, Kasy al-Wujûh al-Gharr li Ma’ânî Nazhm ad-Dar, (Ed.) Âẖmad 

Farîd al-Mazîdî, Beirut: Dâr al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 2005 M, 24. 
29 Dâwud al-Qaysharî, Rasâil al-Qaysharî, …, hal.17. 



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

78    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

persepsi apapun memiliki hubungan dengan proses gerak eksistensi jiwa melalui moda 

trans-substansial sebagaimana nampak dalam perjalanan derajat eksistensi manusia di 

atas. Kesempurnaan tiga fakultas persepsi ini merupakan tanda kenabian, Aktualitas tiga 

fakultas ini mengantarkan manusia pada derajat layak memimpin komunitas. Seorang 

hamba Tuhan yang padanya proses wahyu berlangsung dan turun menampakkan diri 

pada alam material,30 Keunikan (khasa’is) Nabi melalui aktualitas tiga tingkatan persepsi 

ini. Keunikan pertama dan terbaik adalah jiwa suci yang mampu berhubungan dengan 

Ruh Agung tanpa usaha dan refleksi kontemplasi (tafakkur). Daya persepsi yang 

mengantarkan Nabi kepada pengetahuan tentang sesuatu “sebagaimana 

adanya.”31  Sebagaimana dalam surah an-Nûr/24:35: 

ةٍٖۗ االز   اجا ْ زحجا صْبااحح فِِّ ٖۗ االمِّْ صْبااح  يْْاا مِّ ِّشْكٰوةٍ فِّ هٖ كَا ثالح نحوْرِّ ٖۗ ما الَْارْضِّ مٰوٰتِّ وا ح نحوْرح السَّ يَّةٍ ۞ االلَّ ٰ قِّ ْ اةٍ لََّ شَا يتْحوْن كاةٍ زا بٰٰا ةٍ م  ارا نْ شَا ِّيٌّ ي وْقادح مِّ ر  اا كاوْكاب  دح انََّّ ةح كَا اجا جا

دح  ٍ يَّكَا يَّة  لَا غارْبِّ ياضِّْْبح وَّ ٖۗ وا ءح اْۤ َّشا نْ ي هٖ ما ح لِّنحوْرِّ ى اللَّ ٰ ْدِّ حوْرٍٖۗ يَا ٖۗ نحوْر  عالَّٰ ن ر  سْهح نَا لاوْ لامْ تامْسا ءح وا ْْۤ اا يحضِّ يتُْح ءٍ عالِّيْم      زا ْ ح بِّكح ِّ شَا اللَّ ٰ ٖۗ وا ح الَْامْثاالا لِّلنَّاسِّ   اللَّ ٰ

Allah (pemberi) cahaya (pada) langit dan bumi. Perumpamaan cahaya-Nya 

seperti sebuah lubang (pada dinding) yang tidak tembus518) yang di dalamnya ada 

pelita besar. Pelita itu di dalam tabung kaca (dan) tabung kaca itu bagaikan bintang 

(yang berkilauan seperti) mutiara, yang dinyalakan dengan minyak dari pohon yang 

diberkahi, (yaitu) pohon zaitun yang tumbuh tidak di timur dan tidak pula di barat, yang 

minyaknya (saja) hampir-hampir menerangi walaupun tidak disentuh api. Cahaya di 

atas cahaya (berlapis-lapis). Allah memberi petunjuk menuju cahaya-Nya kepada orang 

yang Dia kehendaki. Allah membuat perumpamaan-perumpamaan bagi manusia. Allah 

Maha Mengetahui segala sesuatu. 

Sadra menyebutkan keunikan tersebut seperti “Minyak akal pasifnya, tempak 

seperti memancarkan cahaya karena tingkat persiapannya terhadap cahaya akal aktif, 

meski api bimbingan manusia tidak menyentuhnya melalui pemantik pikiran dan besi api 

pengujian.” Kapasitas ini merupakan kekuatan dan kecepatan “intuisi metafisik” (hads). 

Melalui intensitas intuisi metafisiknya, jiwa Nabi mampu mengakses alam malakut. Nabi 

seketika mampu menyingkap objek-objek alam akal-akal universal (‘aql).32 Gerak trans-

substansial Eksistensi jiwa manusia dalam apa yang diistilakan dengan 

 
30  Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), asy-Syawâhîd ar-Rubûbiyyah fî al-Manâhij as-

Sulûkiyyah, Jalal ad-Dîn Ashtiyânî (Ed), Tehran: 1981, hal.341. 
31 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), asy-Syawâhîd ar-Rubûbiyyah fî al-Manâhij as-Sulûkiyyah, 

…, hal.344   
32  Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), asy-Syawâhîd ar-Rubûbiyyah fî al-Manâhij as-

Sulûkiyyah, …, hal.342   



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   79 

maqamat dan manazil berbeda satu sama lain karena perbedaan intensitas intuisi 

metafisik ini. 

Seseorang yang melewati tingkatan intuisi matafisik rendah hingga sampai 

puncak aktualitas intuisi ini akan mencapai jiwa suci, dimensi esoterik transendental. Dia 

mampu menyingkap segala sesuatu yang tersembunyi, absen dari jangkauan perangkat 

epistemologis kehewanan manusia. Inilah tingkatan para Nabi dan wali. Wali sama 

seperti Nabi dalam aktualitas daya intelek transendentalnya, namun berbeda dalam 

kekuatan imajinalnya. Nabi menyaksikan bentuk-bentuk Platonis tak tampak dan 

mendengar suara-suara dari malaikat penghubung. Penglihatannya adalah wahyu yang 

diantarkan malaikat, pendengarannya petunjuk Tuhan. Nabi mengalami kesadaran 

puncak alam tak tampak, sementara wali mengalaminya hanya dalam mimpi. Nabi dan 

wali memiliki kekuatan imajinasi aktif. Fakultas gerak jiwanya menjadi kuat hingga 

mampu mempengaruhi objek-objek material. Kekuatan yang mampu menghilangkan 

bentuk partikular dan “membungkus” objek materi tertentu dengan bentuk baru. ini 

merupakan kekuatan jiwa manusia yang berpotensi menundukkan segala realitas 

eksistensi. Setiap jiwa manusia mempunyai pengaruh tertentu terhadap kosmik, jiwa 

Nabi dan wali mampu menguasai prinsip-prinsip alam karena jiwanya telah menjadi jiwa 

alam. Nabi melalui penglihatan jiwanya menjadi raja kosmik. Nabi hidup dalam alam 

kebinatangan material namun jiwanya menangkap kehalusan realitas esoterik 

transendenta yang tersembunyi dari tatapan indra dan inteleksi penalaran rasional.lNabi 

merupakan lokus yang terhimpun seluruh realitas eksistensi.33 

Jiwa hadir pada alam material melalui aktivitas indra, kemudian berpotensi 

masuk ke alam imajinal aktif, selanjutnya terbukanya akses bagi penyingkapan alam ruh. 

Seluruh eksistensi merupakan manifestasi dari Zat Tuhan. Persepsi jiwa terhadap 

eksistensi tertentu, merupakan pendakian transendensi jiwa menuju penyatuan kembali 

dengan Zat Tuhan. Bentuk-bentuk persepsi merupakan gerak penyatuan jiwa, dengan 

realitas kosmik, baik yang tampak maupun tak tampak. Penyatuan ini belangsung pada 

dimensi jiwa immaterial murni yang telah melepaskan diri dari bekas-bekas alam materi. 

Menyingkap atau menembus alam akal, berarti menyatu dengan seluruh eksistensi. 

Manusia yang aktual pada situasi ini, menyerap kekuatan Pusat eksistensial, Pada 

wilayah inilah apa yang dinarasikan oleh Al-Qur’an dengan kata: pena (qalam) dan 

 
33  Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), asy-Syawâhîd ar-Rubûbiyyah fî al-Manâhij as-

Sulûkiyyah, …, hal.344   



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

80    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

lembaran yang terpelihara (lauḥ al-maḥfûzh) dapat tersingkap. Pada peristiwa perjalanan 

menembus (mi’raj) realitas alam akal, Rasulullah mendengar suara goresan pena. Dalam 

situasi ini, Tuhan berkomunikasi dengan manusia tanpa medium apapun.34 Itu semua 

“Agar Kami (Tuhan) perlihatkan kepadanya sebagian tanda-tanda kebesaran Kami”. 

(QS. Al-Isrâ, ayat:1). 

Tiga alam realitas, hadir di dalam diri Nabi, yang memungkinkannya memahami 

segala sesuatu di ketiga alam tersebut “sebagaimana adanya”. Dia adalah sebenar-

benarnya manusia. Kualitas manusia ditentukan dari proses penyingkapan ini. 

Penyingkapan merupakan pelepasan forma eksistensi menuju realitas eksistensi, moda 

gerak trans-substansial jiwa menjadi intelek esoterik transendental,35 Manakala selubung 

antara alam jiwa imajinasi (nafs) dan alam akal (‘aql)  lenyap, “realitas-realitas dari 

cermin lembaran alam akal esoterik transendental tersingkap pada lembaran jiwa 

imajinasi”.36 Penyingkapan berlangsung melalui dua moda proses, refleksi kontemplatif 

(tafakkur), upaya realisasi diri (iktisab), atau melalui pemberian. 

Pengalaman pewahyuan dan kenabian beserta problem-problem hermeneutik 

beserta berbagai situasi yang menjadi implikasi darinya, merupakan subjek fundamental 

Penyelidikan filosofis dalam Islam.37 Tuhan memanifestasikan dirinya pada alam 

spiritual berlangsung pada proses wahyu yang berlangsung pada diri Nabi saw. Al-

Qur’an tidak dapat dipisahkan dari realitas kenabian itu sendiri, zahir sekaligus batinnya. 

Relasi di antara keduanya sebagaimana dinyatakan Shadra sebelumnya bersifat identik 

(tathâbuq). Al-Qur’an bukan hanya sumber hukum Tuhan dan etika untuk mengelola 

kohesi sosial dan prilaku. Pada dimensi batinnya, Al-Qur’an merupakan pengetahuan dan 

pengenalan yang bersumber dari Realitas Muhammad (al-ḥaqîqah al-muḥammadiyyah) 

dan realitas-realitas asal (archetypal realitiy), yang realitas asal ini juga bersumber dari 

realitas Muhammad. Segala sesuatu yang ditemukan pada alam materi, memiliki induk 

realitas asalnya pada alam imajinal aktif. Realitas induk asal ini bersumber dari realitas 

Muhammad pada alam akal-akal universal immaterial murni. Melalui realitas 

 
34 Mullâ Shadrâ, al-Syawâhid al-Rububiyyah fî al-Manâhij al-Sulûkiyyah, …, hal. 351. 
35 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ). al-Hikmah al-Muta`âlliyya fî al-Asfar al-Arba`ah al-

‘Aqliyyah, vol. 3, Tehran 1387/1958, hal. 362 
36  Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), asy-Syawâhîd ar-Rubûbiyyah fî al-manâhij as-

Sulûkiyyah, …, hal. 347 
37 Henry Corbin, History of lslamic Philosophy, terj. Liadain Sherrard dan Philip Sherrard, 

London: Kegan Paul International dan Islamic Publications for The Institute of Ismaili Studies, Tth, hal. 

xv 



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   81 

Muhammad, Tuhan berkomunikasi dengan manusia. Pengetahuan tentang kenabian, 

eskatologi, dan kewalian tidak dapat dipisahkan dari seorang Nabi atau seorang wali.38 

Seorang nabi atau wali terhubung dengan realitas Muhammad. Nabi merupakan 

khalifatullâh, “berdiri di perbatasan antara alam akal dan alam indra”.39 Hati para 

khalifatullâh memiliki dua pintu: satu terbuka pada alam lembaran terjaga sementara 

lainnya terbuka pada fakultas berpikir (cognitive) dan fakultas batin (motive). hati yang 

terbuka pada alam lembaran terjaga, cenderung kepada akal. hati juga terbuka pada 

fakultas lebih rendah, sehingga cenderung pada godaan (nafsu). Keunikan eksistensi 

manusia karena berada pada dalam nafsu namun berpotensi hadir pada alam  akal, 

malaikat hanya memiliki akal sementara binatang hanya memiliki nafsu. Keduanya 

menyatu pada diri manusia. hukum agama diturunkan agar mengelola nafsu agar dapat 

meraih akal. 

Manusia mengikuti hawa nafsu “terperangkap pada penjara duniawi, terjerat 

dalam belenggu dunia”.40  Sedangkan manusia sempurna adalah mereka yang 

melarutkan dirinya mengenal (‘irfan) eksistensi terdalam horizon esoterik transendental 

jiwanya. Puncak kemanusiaan ada pada diri para Nabi. Kondisi jiwa Nabi “terkadang 

beserta Allah karena kecintaan kepada-Nya, dan terkadang bersama manusia karena 

kasih sayang dan ciptaannya kepada mereka”.41 Dimensi akal dan dimensi nafsu 

tersingkap kepada Nabi kemudian terharmonikan dalam dirinya, Nabi mengelola 

persepsi indra agar dapat menyingkap persepsi akal. Nabi juga mempunyai hati yang 

memiliki dua pintu, pertama adalah pintu batin yang terbuka kepada lembaran yang 

terpelihara yang melaluinya Nabi menerima pengetahuan, sedangkan pintu lainnya 

terbuka kepada indra, melaluinya Nabi dapat memahami kondisi manusia untuk 

kemudian menjalankan misi bimbingan dan penyelamatan atas dasar kasih sayang.42 

Inilah derajat kemanusiaan paling tinggi. fakultas imajinal Nabi membawa petunjuk bagi 

apa yang akan terjadi melalui apa yang telah dan saat ini berlangsung dari gelombang 

eksistensi. 

 
38 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy from it's Origin to The Present: Philosophy in The 

Land of Prophecy, New York: State University of New York Press, 2006, hal. 227 
39  Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb. Muhammad Khajavi (Ed). Tehran, 1984, 

hal. 355   
40 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb, …, hal. 355   
41 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb, …, hal. 355    
42 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb, …, hal. 356   



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

82    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

Kewalian (al-wilâyah) sebagaimana dinyatakan al-Kâsyânî adalah pengaturan 

(at-tasharruf) pada makhluk, yang berlangsung dengan al-Haq. Hakikat kewalian (al-

wilâyah) itu tidak lain merupakan batin dari kenabian (an-nubuwwah). Kenabian itu pada 

dimensi zahirnya, merupakan penyampaian berita. (al-inbâ`), sedangkan batinnya 

merupakan pengaturan pada jiwa-jiwa yang ada di alam, dengan mengalirkan hukum-

hukum pada jiwa-jiwa tersebut. Kenabian itu berhenti dari sisi wujud para Nabi, karena 

tidak ada Nabi setelah Nabi Muhammad saw. Namun batin dari kenabian itu terus 

berlanjut, berupa kewalian dan pengaturan (at-tasharruf). Jiwa-jiwa para wali (Tuhan) 

dari umat Muhammad saw, menjadi wadah bagi pengaturan dan kewilayahannya (peran 

kewalian), yang mengatur makhluk dengan al-Haq. Dengan demikian, Pintu kewalian 

tetap terbuka, sedangkan pintu kenabian tertutup. Tanda kesahihan wali adalah mengikut 

Nabi pada zahir, karena keduanya mengambil pengaturan dari tempat pengambilan yang 

sama yaitu Tuhan. Wali merupakan wujud penampakan nyata (mazhhar) pengaturan 

Nabi. Maka, tidak ada pengatur kecuali berasal dari sumber yang tunggal yang sama yaitu 

Tuhan.43 Hal yang sama dijelaskan Shadrâ, bahwa wujud Nabi adalah ciptaan yang paling 

sempurna yang melaluinya semua ciptaan diatur dan dijaga. 

Derajat kemanusiaan para nabi berada di puncak keberhasilan seluruh makhluk. 

Melalui kekuatan akal esoterik transendental dan daya fakultas imajinasinya, Nabi 

mentransformasikan realitas-realitas alam akal esoterik transendental ke dalam 

representasi imajinal sehingga dapat dikenali melalui forma. Mulla Shadra memberikan 

penjelasan tentang kenabian dalam hubungannya dengan stase capaian-capaian 

(maqâmâ) tingkat kemanusiaan. Kenabian dan kewalian berada di puncak tertinggi. 

Peran Nabi pemberi peringatan dan petunjuk, merupakan perantara Tuhan dalam 

mengelola ciptaannya. Posisi para Nabi sebagai wakil Tuhan bukanlah sebagaimana 

dalam gambaran teologis yaitu fungsi representasi verbal pesan Tuhan kepada manusia, 

melainkan melalui kemencakupan realitas wujud. Fungsi Nabi bersifat totalitas 

penjagaan seluruh alam Tuhan di mana manusia hanya menjadi salah satu bagiannya 

meski yang terpenting. Pada Nabi, seluruh maqâmat dan manâzil kemanusiaan mengalir. 

Karena itu, Kenabian dan kewalian merupakan capaian puncak aktualitas seluruh 

fakultas persepsi sehingga tersingkap selubung dan jarak pengenalan dan pengetahuan. 

Nabi dan wali menyaksikan realitas-realitas asal (archetypal realities) dan realitas pusat 

eksistensial tanpa suatu perantara atau moda refleksi. Derajat alam ruh sebagaimana 

 
43  ‘Abdurrazzâq al-Kâsyânî, Kasy al-Wujûh al-Gharr li Ma’ânî Nazhm ad-Dar, …, hal. 24. 



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   83 

dinyatakan Al-Qur’an Surah. 15:29. Dan telah ku tiupkan ke dalamnya ruhKu. Derajat 

kewalian ini menurut Shadrâ telah dicapai oleh para filosof seperti Plato, Socrates, 

Phytagoras, Empedocles, dan Aristoteles. Puncaknya, derajat jiwa manusia yang berjalan 

di atas udara. inilah alam para Nabi.44 

Puncak dari maqam para Nabi dan wali ada pada diri Nabi saw. Rasulullah saw 

bersabda Ada saat dimana aku bersama Allah, yang di dalamnya, tidak ada satupun 

malaikat-malaikat tinggi dan para Nabi yang diutus.45 Hadis ini bagi Shadra 

menunjukkan posisi (maqâm) khusus Nabi Saw. Nabi saw pada posisi ini memiliki 

kekhususan yaitu tidak memiliki perantara apapun dengan Tuhan. Substansi jiwa Nabi 

lebur (tenggelam) dalam ketunggalan eksistensi Zat Tuhan. Posisi khusus Nabi ini 

merupakan tarikan Tuhan (al-jadzbât al-ilahiyyah) terhadap eksistensi tertentu, yang 

tentu saja aktual kemudian melalui perjuangan perjalanan ruhani transendensi jiwa. 

Cahaya penguatan eksistensi terlimpah pada jiwa Nabi akibat keterhubungan (wushûl) 

eksistensi sebab dengan eksistensi akibat (Tuhan). Tujuannya bagi Shadra tidak lain 

untuk menyempurnakan penyingkapan atau penyaksian seluruh realitas eksistensi 

sebagaimana “adanya”. Daya ketersingkapan ini membawa diri Nabi menghilangkan 

forma-forma eksistensi akibat, hingga tersaksikan kenyataan pusat eksistensial 

(Tuhan).46 

Moda pengetahuan Nabi melalui ketersingkapan aktif dan bersifat seketika, 

langsung terlimpah dari pusat eksistensial tanpa perantara yang Corbin Istilahkan dengan 

imajinal aktif (mundus imajinalis). Moda pengetahuan wahyu tidak melalui aktifasi 

indera dan penalaran rasional (an-nazhar al-‘aqlî), bukan juga melalui pencapaian riset 

(al-‘ilm al-iktisâbî) dan pengaktifan memori (al-ikhbâr). Artinya moda pengetahuan 

wahyu tidak dicapai melalui perantara pengajar (mu’allim) dan referensi tekstual (kitâb). 

Moda pengetahuan dan pengenalan wahyu murni menggunakan intuisi penyingkapan 

metafisik (adz-dzawq). Hasilnya mampu menyingkap batin segala sesuatu dan rahasia-

rahasia yang ada di dalamnya (bawâthin al-asyya` wa asrâru ha).47 

 
44 Meski berada dalam latar Syiah Imamiah, pandangan Shadrâ terhadap agama-agama dan 

pemikiran filsafat bersifat perenial. Mullâ Shadrâ, al-Syawâhid al-Rububiyyah fî al-Manâhij al-Sulûkiyyah, 

…, hal. 339. 
45 Hadis sebagaimana dikutip Shadrâ: 

 لي مع الله وقت لَ يسعنِ فيه ملك مقرب و لَ نب مرسل

46 Mullâ Shadrâ, Îqâzh al-Nâimîn, Tehran: al-Juman Islâmî Hikmat wa Falsafah, t.th, (sofware: 

Irfan: Markaz Taḥqîqât Kamsyûtar ‘Ulûm Al-Islâmî) hal. 71-72 . 
47 Mullâ Shadrâ, Îqâzh al-Nâimîn, …, hal. 73. 



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

84    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

Para imam dan wali sebagai pewaris kenabian berlangsung pada diri mereka ilmu 

sebagaimana aktual pada diri Nabi. Moda pengetahuan wahyu tidak hanya khusus bagi 

para Nabi, namun juga terbuka bagi seluruh manusia.48 Al-Qur’an menyatakan: moda 

pengetahuan keterhubungan langsung dengan pusat eksistensial (al-‘ilm al-ladunniyyah) 

bersifat potensial bagi seluruh manusia. tuhan memerintahkan kita untuk membaca dalam 

artian menyingkap kenyataan keberadaan. Menyingkap harus beserta Tuhan yaitu 

dengan senantiasa menjaga ingatan kepada Tuhan sehingga terikat hati kepada Tuhan 

dari momen ke momen proses penyingkapan. Ingatan yang membentuk keterikatan hati 

kepada Tuhan menjadi jalan perantara Tuhan mengajarkan manusia dengan pena 

(penjadian eksistensi). Allah berfirman, Bacalah! Tuhan-mulah Yang Mahamulia, yang 

mengajar (manusia) dengan pena. Dia mengajarkan manusia apa yang tidak 

diketahuinya (QS. Al-‘Alaq, ayat: 3-5). Tuhan mengajarkan manusia secara langsung 

melalui ketersingkapan eksistensial apa yang tidak diketahuinya. Disamping itu: 

“bertakwalah kepada Allah maka Allah akan mengajarkan kalian” (QS. Al-Baqarah, 

ayaat: 282). “sesungguhnya Allah bersama orang-orang bertakwa dan orang-orang 

ihsan” (QS. An-Nahl, ayat: 128). Sementara maksud ihsan adalah sebagaimana dalam 

hadis, “engkau beribadah kepada Allah seakan-akan engkau melihat-Nya”.49 

Ilmu para Nabi dan wali yang diistilahkan Al-Qur’an dengan orang-orang yang 

mendalam ilmunya (ar-râsikhîn fî al-‘ilm). Ilmu yang muncul dari realitas takwa. Stase 

realitas jiwa yang telah mengosongkan seluruh intensi subjektif diri (syawânib al-hawa`) 

sehingga pusat eksistensial mengisi atau mengaktifkan jiwa dengan realitas-Nya. 

Manusia pada stase takwa ini, hanyalah sebagai instrumen (alat) bagi seluruh kekuatan 

dan kenyataan Tuhan (kalimâtullah) untuk berlangsung.50 Mereka adalah pewaris para 

Nabi yang mendalam ilmunya (ar-râsikhîn fî al-‘ilm). Mereka bukan dari kalangan 

sarjana ahli konsepsi (al-murtasimîn) yang menguasai forma (shûrah) pengetahuan 

melalui rujukan referensial (mutawassimîn). Istilah al-murtasimîn dimaksudkan kepada 

para sarjana resmi yang diaku secara luas dalam lintasan sjarah muslim, baik dari 

kalangan ahli hadis, fikih, teologi (kalam) dan mencakup ahli bahasa Para sarjana ahli 

konsepsi menurut Shadra, belum terlepas kesadaran jiwa mereka dari posisi intensi 

 
48 Mullâ Shadrâ, Îqâzh al-Nâimîn, …, hal. 74. 
49 Hadis yang dikutip Shadrâ adalah hadis tentang ihsan: 

 أ ن تعبد الله ك نك تراه 

Engkau menyembah Allah seolah-olah engkau melihat-Nya 
50 Mullâ Shadrâ, Îqâzh al-Nâimîn, …, hal. 74 



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   85 

subjektif (maḥwâ al-hawa`) dan kecenderungan ego menguasai atau mendominasi (ḥubb 

riâsah).51 

Rahasia hakikat Al-Qur’an tersingkap melalui proses turun (tanzîl) dan kemudian 

kembali menyingkapnya melalui takwil (ta’wîl). Takwil yang dimaksud bukan proses 

konsepsional, melainkan gerak realisasi perjalanan ruhani bersifat eksistensial dalam 

menyingkap rahasia terdalam dari wujud diri manusia itu sendiri melalui jalan syariat 

agama. Proses turun tersingkap melalui alam inteletus esoterik transendental Kenabian 

(alam ruh/immaterial murni), kemudian bermanifestasi ke dalam alam para-psikologis 

misterius kenabian yang telah tampak dalam forma imajinal kenabian. Dari forma 

imajinal kenabian ini baru kemudian keluar ke alam material fisis berupa bunyi dan 

huruf, yang pada akhirnya didokumentasikan ke dalam teks. Sementara untuk 

menyingkapnya kembali diperlukan perjuangan gerak penyingkapan kembali menuju 

dasar realitas dan pengalaman langsung. Berangkat dari makna-makna yang 

dimunculkan oleh teks al-Qur’an kembali berjalan menemukan realitas para-psikologis 

misterius dalam eksistensi jiwa kita dan kemudian hadir pada realitas Al-Qur’an pada 

alam akal esoterik transendental Ketuhanan dimana komunikasi langsung Tuhan dan 

hamba berlangsung. takwîl ini dalam realisasi eksistensialnya berada dibawah bimbingan 

seorang wali silsilah kenabian. Manusia yang berkomunikasi langsung dengan Tuhan ini 

diistilahkan oleh Shadrâ dengan ahlullâh. Proses membaca Al-Qur’an bagi Shadrâ mesti 

melalui jalan Hermenetika Eksistensial Transendental (takwîl) ini. Proses takwîl 

merupakan gerak eksistensial wujud diri, kembali menuju pusat realitas tanzîl yaitu 

Tuhan itu sendiri. Moda pembacaan ini benar-benar didasarkan pada “ke-di-sini-an”, 

kehadiran saat ini (eksistensialisme). Bukan dengan membangun gambaran-gambaran 

pengetahuan yang kemudian diyakini benar ada, pada realitas namun tak pernah 

terverifikasi melalui kesaksian, keyakinan ilusi teologis yang menggejala di rata tempat 

dan zaman. 

Ditinjau secara eksistensial, tingkat validitas tertinggi pengetahuan hanya dapat 

dicapai melalui mengikuti jalan pengetahuan yang diraih Nabi dan wali. Mode 

pengetahuan wahyu ini yang didapat melalui realisasi irfan Kenabian yang diistilahkan 

dalam Al-Qur’an dengan “jalan lurus” (ash-Shirât al-mustaqîm). “Jalan lurus” ini 

memuat konotasi kecepatan seketika dan sifat terhubung langsung nya dengan pusat 

 
51 Mullâ Shadrâ, Îqâzh al-Nâimîn, …, hal. 74  



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

86    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

eksistensial. Pengetahuan Nabi dan wali merupakan kecerdasan tertinggi (fathânah) 

dalam menyingkap realitas sebagaimana adanya (al-ḥaqâiq ‘alâ mâ hiya ‘alay hi ). 

Manakala telah tersingkap maka forma intelektus immaterial murni dari realitas 

sebagaimana adanya itu, kemudian siap untuk ditangkap dan menjadi objek persepsi 

penalaran filosofis. forma intelektus immaterial murni, tidak tersingkap melalui 

penalaran rasional, hanya tersingkap melalui mode kecerdasan fathânah penyingkapan 

wahyu.52 

b. Ketunggalan Realitas Eksistensi Manusia, Al-Qur’an, dan Kosmos 

Manusia sempurna (al-insân al-kâmil), Al-Qur’an, dan kosmos merupakan 

hakikat wujud (realitas eksistensi) yang tunggal. Al-Qur`an, kosmos dan insan memiliki 

keterkaitan (‘alâqât) dalam bentuk keserupaan (tamâtsul) wujud hingga sampai pada 

batas keidentikan (al-tathâbuq). Insan merupakan mikro kosmos (‘alam ash-shaghîr) 

yang padanya terdapat kesempurnaan dari realitas-realitas kosmos (haqâiq al-âlam). 

Kesempurnaan realitas-realitas kosmos berada di dalam batin insan melalui kondisi 

(modus) kemencakupan (hâl al-ijtimâ’). Sementara realitas- realitas kosmos itu terpisah-

pisah secara esensial pada alam eksternal (al-‘alam al-khârijî) atau ufuk (al-âfâqî). 

Kosmos atau ufuk merupakan makro anthropos (insan kabîr). Hukum wujud yang 

menimpa manusia dan kosmos adalah tunggal dan sama. Sementara Al-Qur`an 

merupakan realitas wujud ketiga yang memiliki hukum wujud yang sama dengan 

manusia dan kosmos. Al-Qur`an tidak menyelisihi keduanya dalam hukum wujud. Setiap 

hukum-hukum wujud bersifat umum yang menimpa keduanya juga menimpa Al-Qur`an. 

Dengan demikia, manusia itu merupakan suatu hakikat wujud yang meliputi seluruh 

realitas alam di satu sisi dan meliputi hakikat Al-Qur`an di sisi lain. Al-Qur`an meringkas 

seluruh sisi dari derajat-derajat insan. Hakikat wujud insan, Al-Qur’an dan alam, 

merupakan gambaran paralel yang merujuk pada wujud yang sama yaitu al-wujûd 

(Tuhan yang Maha meliputi segala sesuatu).53 

Pandangan serupa telah lebih dulu diajukan oleh seorang komentator Ibn ‘Arabî, 

Haidar al-Âmulî. Menurutnya, Kitab Allah tidak hanya terbatas Al-Qur’an, Taurat, Injil, 

dan kitab-kitab wahyu lainnya saja yang hadir dalam bentuk suara dan huruf pada alam 

inderawi, melainkan mencakup tingkatan kosmos (al-âfâq) secara keseluruhan. Kitab 

kosmos ini disebut “kitab makro ilahi” (al-kitâb al-kabîr al-ilâhî). Ruh atau jiwa manusia 

 
52 Mullâ Shadrâ, Îqâzh al-Nâimîn, …, hal. 74. 

53 Sayyid Kamâl al-Haidarî, Ta`wîl al-Qur`ân: al-Nazhriyyat wa al-Mu’thayât, …, hal. 177-178 



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   87 

juga merupakan “kitab ilahi yang mencakup”, yang disebut “kitab mikro ilahi” (al-kitâb 

ash-shaghîr al-ilâhî). Segala sesuatu yang mewujud pada seluruh tingkatan kosmos dan 

jiwa manusia merupakan ayat-ayat, kata-kata, dan huruf-huruf dari kalam Allah. Haidar 

al-Âmulî menyatakan, “Kitab kosmos” atau “kitab makro ilahi” juga diistilahkan dengan 

“makro anthropos” (al-insân al-kabîr), sedangkan “kitab jiwa manusia” atau “kitab 

mikro ilahi” disebut juga istilah “mikro anthropos”. Alam atau kosmos adalah “makro 

anthropos”, sedangkan manusia adalah “mikro kosmos”.54  

Aliran wujud Tuhan meliputi seluruh martabat kosmos. Meski alam atau kosmos 

yang dimaksud Shadrâ dan Haidar al-Âmulî menggunakan kalimat yang sama dengan 

Al-Bâqillânî dan teolog pada umumnya, yaitu eksistensi segala sesuatu selain Allah,55 

namun rujukan realitas dari keduanya jauh berbeda. Al-Qur’an dalam pandangan Shadrâ 

merupakan Kalam Allah yang sempurna. Kalam Allah adalah wujud segala sesuatu yang 

mencakup seluruh sifat yang menyertainya. Kalam Allah yang sempurna nyata pada diri 

manusia sempurna (al-insân al-kâmil), tidak lain adalah Al-Qur’an. Manusia berpotensi 

hadir pada enam martabat kosmos sebagaimana disebutkan para arif sufi, atau tiga hirarki 

wujud alam (material, imajinal, akal-akal universal) sebagaimana disebutkan Shadrâ di 

atas. Kehadiran itu melalui jalan kembali penyingkapan realitas eksistensinya (hakikat 

wujud). Sebagaimana telah dinyatakan, manusia (insân) merupakan mikro kosmos yang 

hadir padanya berbagai realitas (kenyataan) alam beserta kesempurnaanya. Berbagai 

realitas yang eksis pada seluruh tingkatan alam, hadir pada diri manusia dengan 

mengambil bentuk mode kemencakupan (hâl al-ijtima'). Mode kemencakupan seluruh 

realitas alam aktual melalui proses perjalanan kembali, dalam artian jiwa manusia dari 

keragaman alam material menuju ketunggalan alam akal-akal universal immaterial murni 

yang berpusat pada zat Tuhan sebagai pusat seluruh eksistensi. Perjalanan kembali jiwa 

atau ruh manusia ini diistilahkan Shadrâ dengan gerak trans-substansial (al-harakah al-

jauhariyyah), yaitu gerak dari substansi jiwa hewani menuju jiwa insani yang sempurna. 

Jiwa atau ruh manusia itu pada awal penciptaanya terhubung dan berada dibawah 

dominasi materi tubuh. Ruh berjalan dalam air mani (nutfah), kemudian menjadi zigot 

 
54 Sayyid Haidar Âmulî, Tafsir al-Muẖith al-a’zham, (Ed.) Muẖsin al-Mûsawî at-Tabrîzî, Tehran: 

Markaz Wizârah ats-Tsaqâfah wa al-Irsyâd al-Islâmî li ath-Thibâ’ah wa an-Nasyr, 1422 H/2002 M. jil. 2, 

hal. 15. 
55  Abû Bakr Muẖammad ibn Thayyib al-Bâqillânî (w. 403H/1013 M), al-Inshâf fîmâ Yajib 

‘Itiqâduhu wa Lâ Yajûz Al-Jahl bihi, (Ed.) Muẖammad Zâhid ibn al-Hasan al-Kawtsar, Mesir: al-Maktabah 

al-Azhâriyyah lî at-Turâts, 2000 M, cet. 2, hal. 29. 



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

88    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

(‘alaqah), kemudian menjadi gumpalan daging (mudhghah), kemudian daging itu 

tumbuh membesar dalam rahim, dan kemudian terlahir sebagai hewan. Bayi yang terlahir 

dengan derajat hewan memiliki potensi untuk hadir menyingkap alam akhirat dengan 

rahmat Tuhan. Bagi Shadrâ dan sufi secara umum, keberhasilan meraih kehadiran alam 

akhirat ketika di dunia inilah yang menjadi batas esensial bahwa dirinya disebut sebagai 

manusia (insan).56 Perjalanan kembali trans-substansial menuju kesempurnaan zat Tuhan 

ini diistilahkan Shadrâ dengan busur naik (Qaus su׳ûdî) perjalanan eskatologis. 

Pandangan ini umum dalam tradisi tasawuf (‘irfân) khususnya tasawuf Ibn Ârabî. 

Pandangan ini merupakan turunan atau kelaziman dari pandangan dunia Wahdat al-

Wujûd. 

Sebagaimana manusia dan alam memiliki hirarki wujud, al-Qur’an juga 

demikian. Derajat tertinggi Al-Qur’an adalah alam ilmu Tuhan, alam pena (qalam), dan 

alam qadha` (ketetapan Tuhan yang sederhana). Ilmu, pena, dan qadha` merupakan 

simbolisasi bagi aspek-aspek sifat Tuhan yang tunggal dan sederhana (bashîth). Sifat 

Tuhan bersifat tunggal atau menyatu dengan zatnya (tidak bersifat dualitas). Alam Zat 

Tuhan secara ontologis berada pada dimensi alam akal-akal universal immaterial murni. 

Alam akal-akal universal immaterial murni merupakan alam ketunggalan, bersifat 

sederhana, tidak komposit dalam artian tersusun dari elemen penyusun, dan tidak 

memiliki forma. Ilmu Tuhan merupakan substansi atau makna dari esensi-esensi yang 

ditulis (kutiba). Ilmu Tuhan merupakan sesuatu yang nyata dibalik forma dan dibalik 

huruf. Esensi-esensi yang dimaksud adalah batas-batas pengenalan jiwa manusia dalam 

proses perjalanan (sulûk) gerak trans-substansial. Ilmu Tuhan adalah apa yang 

tertampung di dalam pena. Pena merupakan wadah bagi tinta, namun tinta bukan tujuan 

akhir dari keberadaan pena, bukan juga huruf dan tulisan. Tujuan akhir pena adalah 

makna atau ilmu yang nyata dibalik huruf. Jika pena pada alam material terpisah dari 

tinta, huruf, dan ilmu, sementara pena, tinta, huruf dan ilmu pada alam akal-akal universal 

immaterial murni merupakan sesuatu yang tunggal. Aspek selanjutnya dari ilmu Tuhan 

adalah qadha` yang secara gramatikal berarti “ketetapan atau keputusan Tuhan”. Qadha` 

juga berada pada alam immaterial murni sehingga berada pada alam ketunggalan dan 

bersifat sederhana. Ketetapan Tuhan merupakan realitas yang tunggal dengan ilmu-Nya. 

Tuhan telah meringkas segala sesuatu pada pena (qalam) ilmu-Nya yang immaterial 

 
56 Muẖammad ibn Ibrâhîm asy-Syîrâzî, Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm, …, jil. 5, hal. 376. 



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   89 

murni (‘aqlî) dan ketetapan-Nya (qadha') yang bersifat primordial.57 Ini merupakan 

derajat tertinggi Al-Qur’an, yaitu Al-Qur’an pada alam immaterial murni ((‘ilmî wa 

‘aqlî)). Kita bisa menyebutnya dengan Al-Qur’an ‘aqlî.  

Derajat Al-Qur’an selanjutnya adalah sesuatu yang bersifat imajinal (nafsî), dan 

simbolik pada alam jiwa. Berangkat dari Al-Qur’an pada alam ilmu Tuhan, alam pena 

(qalam), dan alam qadha` yang tunggal kemudian “turun” (tanzîl) dengan memisahkan 

apa yang dikandung pena dan ketetapannya ke dalam lauẖ dengan rincian ketentuannya 

(qadr) Nya. Proses “turun” ini setara dengan makna proses “penciptaan” dalam bentuk 

manifestasi (tajallî). Setelah turun dari tingkatan alam pengetahuan intelek spiritual 

(‘ilmî ‘aqlî) yang tunggal, segala sesuatu mendapatkan bentuk rinci atau keragamannya 

dalam wadah lauḥ mahfûzh yang bersifat sederhana dan imajinal (bashît nafsî). Al-

Qur’an pada tingkat ini merupakan manifestasi ketunggalan ilmu Tuhan pada keragaman 

forma imajinal dan simbolik dalam jiwa. Tuhan menuliskan ketetapan (qadha`) yang ada 

di dalam ilmu dan penanya pada lauḥ dan kadar (qadr). Lauḥ maḥfûzh yang secara 

gramatikal berarti “cendawan atau papan yang terpelihara”, merupakan simbolisasi bagi 

tempat Tuhan mengukir untaian huruf dan kalimat penciptaan pada kitab jiwa manusia. 

Lauḥ dan qadr merupakan simbolisasi bagi jiwa spiritual transendental manusia itu 

sendiri. Ilmu Tuhan yang bersifat tunggal dan sederhana yang belum memiliki forma atau 

bentuk, bermanifestasi menuju keberagaman (multiplisitas) esensi-esensi yang dapat 

dikenali pada kitab jiwa melalui forma-forma imajinal. Shadra menjelaskan, Qalam, 

qadha, lauh dan qadr, kitâb, lauḥ maḥfûzh hakikatnya tersembunyi dari persepsi 

inderawi. Sebagaimana dinyatakan Al-Qur’an: “tidaklah menyentuhnya kecuali 

manusia-manusia yang disucikan (muthahharûn)”. Tidak dapat mempersepsinya kecuali 

orang-orang yang memiliki ketinggian intelek spiritual (‘âqilûn), yatiu para wali yang 

mendapat anugrah kedekatan dengan pusat eksistensial. Realitas eksistensi mereka 

merupakan intelek spiritual yang telah bertransendensi dari “kekotoran kehewanan” pada 

diri manusia.58 Ini merupakan derajat tengah dari Al-Qur’an, yaitu Al-Qur’an pada alam 

imajinal. Kita bisa menyebutnya dengan Al-Qur’an nafsî.  

Derajat Al-Qur’an terendah adalah sikap, perbuatan, dan perkataan yang hadir 

melalui persepsi indrawi yaitu melalui huruf dan bunyi. Pada derajat ini Al-Qur’an telah 

menemukan bentuk manifestasi terendahnya yaitu esensi-esensi yang telah 

 
57 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghaib, …, hal. 75. 
58 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb, …, hal. 75. 



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

90    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

termanifestasi pada alam imajinal jiwa kemudian menampakkan dalam wujud zahir 

berupa sikap, perbuatan dan perkataan Nabi saw. Melalui perkataan nabi saw 

mendapatkan manifestasi simboliknya melalui bunyi dan huruf yang kemudian di 

dokumentasikan ke dalam mushaf. Sebagaimana telah dinyatakan bahwa yang dimaksud 

dengan Esensi-esensi adalah batas-batas pengenalan jiwa manusia dalam perjalanan 

(sulûk) gerak trans-substansial jiwanya. Secara konkrit Al-Qur’an pada derajat ini telah 

bermanifestasi ke dalam bentuk-bentuk sikap, perbuatan, serta perkataan yang merujuk 

pada ketiga tingkatan realitas Al-Qur’an tersebut menggunakan struktur bahasa arab 

dengan pola bunyi tertentu. Shadra menjelaskan, kata-kata yang Tuhan tuliskan melalui 

pena ketunggalan itu (al-Qur’an immaterial murni) aktual dalam bentuk alam jiwa-jiwa 

personal yang sederhana (bashît). Kata-kata bashît alam jiwa ini aktual sebelum kata-

kata komposit inderawi alam material (murakkibât wa maḥsûsât) tercipta. Kata-kata 

komposit alam inderawi ini berada pada wadah halaman (daftar) penerima potensialnya 

dan wadah waktu, seluas keluasan alam materi. Ini merupakan derajat al-Qur’an pada 

alam indrawi. Kita bisa menyebutnya dengan Al-Qur’an hissî. 59 

Jadi, Lembaran-lembaran (shuḥûf) dan kitab (kitâb) memiliki banyak dimensi 

makna. Mushaf Al-Qur’an hanya merupakan salah satu makna kitab pada dimensi zahir 

alam indrawi material, sedangkan makna batin dari shuḥûf) dan kitâb adalah jiwa 

manusia. Kitab jiwa adalah tempat Tuhan menuliskan Al-Qur`an secara sempurna 

meliputi ketiga tingkatan Al-Qur’an tersebut. Lembaran-lembaran (shuhûf) merupakan 

simbol bagi perjalanan jiwa manusia melalui mode gerak trans-substansial perjalanan 

ruhani. Aspek yang terkandung pada shuhûf adalah aspek gerak atau perjalanan, satu 

lembaran diikuti lembaran lainnya hingga lembaran akhir sebagai aktualitas akhir jiwa 

manusia dalam hidupnya. Sementara kitâb merupakan simbol bagi keseluruhan dari 

kesatuan lembaran-lemabaran itu. Kitâb merupakan aspek keseluruhan dari hasil 

perjalanan jiwa manusia mulai dari lahir sampai wafatnya. Makna zahir dan batin 

tersebut terhubung dalam satu kesatuan wujud. Karena itu, ketika memahami teks Al-

Qur’an, kedua makna ini menjadi rujukan realitasnya, mengingat manusia hadir pada 

seluruh dimensi alam yang menjadi rujukan dari makna-makna tersebut.  

Setelah Tuhan melangsungkan kitab penjadian dan pengwujudan, kemudian 

Tuhan mengangkat potensinya (hisab) dan seluruh kadar aktualisasinya (kitâb) pada 

lembaran-lembaran seluruh jiwa. Jiwa-jiwa itu seperti layaknya kertas yang 

 
59 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb, …, hal. 75  



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   91 

dibentangkan, dihamparkan (mansyûr). Pada saat sempurna (tammat) penulisan secara 

keseluruhan eksistensi (mawjûd) maka terhasilkan kalimat-kalimat penciptaan dan 

penjadian. Dan Tuhan kemudian meletakkan di dalam kalimat-kalimat itu alam nur 

kalimat Allah dan penampakan makna-makna kalimat Allah yang tidak pernah binasa 

dan berakhir.60 

Pena tinggi menuliskan realitas-realitas pada alam intelektus esoterik 

transendental, pada lembaran yang terpelihara, dalam berupa tulisan abadi sehingga 

bersifat perenial, pena rendah menulis hukum-hukum Tuhan pada lembaran yang 

mungkin berubah. hukum-hukum agama dan kitab yang turun kepada para 

Nabi.61 hubungan antara pena tinggi dan pena rendah sama dengan hubungan antara 

fakultas akal esoterik transendental dengan sensasi indra dan imajinasi. Sementara 

hubungan lembaran yang terpelihara dengan lembaran rendah, sama seperti hubungan 

penyimpanan objek penalaran rasional universal, dengan penyimpanan sensasi 

partikular.62 

Relasi dalam stratifikasi ini merupakan kunci dalam memahami hukum-hukum 

agama; hukum-hukum agama merupakan refleksi prinsip-prinsip akal esoterik 

transendental. Hukum-hukum agama merupakan alat untuk meraih prinsip-prinsip 

realitas Ketuhanan yang tetap terjaga pada realitas alam empiris. Segala sesuatu 

mempunyai forma yang bersifat partikular, yang semuanya tertuju dan terhubung dengan 

Tuhan. keterhubungan eksistensial tanpa medium perantara. Ketaatan kepada hukum-

hukum agama merupakan alat mempertahankan keberlangsungan seluruh manifestasinya 

yang tidak lain adalah alam itu sendiri. Artinya hukum-hukum agama merupakan 

penjagaan terhadap keberlangsungan eksistensi alam agar tetap menerima energi 

kehidupan dari Tuhan. Konservasi kosmik melalui hukum-hukum agama diperankan 

oleh manusia aktual, manusia sempurna. “Prilakunya (manusia aktual) merupakan 

Kebenaran, yang tidak ada satupun motif dalam tindakannya selain apa yang diinginkan 

oleh Kebenaran, dan keinginannya larut dalam keinginan Kebenaran itu sendiri”.63 

Hidup dalam ketaatan kepada hukum agama pada hakikatnya adalah hidup yang 

sesuai dengan kondisi alamiah manusia. Inilah hukum-hukum yang ditulis oleh pena 

rendah pada lembaran yang lebih rendah namun menjadikan hidup manusia sesuai 

 
60 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb, …, hal. 75-76  
61 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb, …, hal. 351 
62 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb, …, hal. 353 
63 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb, …, hal. 352   



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

92    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

dengan yang dituliskan oleh pena tertinggi pada lembaran yang terjaga, mengingat Pena 

tertinggi menulis semua bentuk segala sesuatu yang kemudian mengalir pada pena-pena 

yang lebih rendah.64 Karenanya, hukum agama merupakan penjagaan agar tetap terjaga 

aliran eksistensinya sejalan dengan realitas akal intelektus esoterik transendental. Hukum 

agama sesuai dengan kondisi alamiahnya, sifat-sifat dasar kemanusiaannya yang berada 

dalam dua dimensi: zahir dan batin sehingga hukum agama terbuka baik bagi persepsi 

indrawi maupun persepsi akal intelektus esoterik transcendental. Hukum agama persis 

sama dengan manusia yang memiliki sifat lahir dan sifat batin. Sifat batin ini merupakan 

ruh dan maknanya. Adapun sifat lahiriahnya mengada melalui sifat batinnya dan sifat 

batinnya terbentuk dari sifat lahiriahnya.65 Menurut Shadrâ, hukum agama kurang 

bermanfaat jika seseorang tidak memahami sisi lahir dan batinnya, sisi manifestasi 

indrawi dan ruhnya. Jika ketundukan terhadap hukum agama demi kepentingan diri, 

maka tidak berhubungan dengan sisi batin hukum, maka hukum agama menjadi tidak 

berdaya bagi proses pendakian spiritual karena hukum agama  hanya melayani 

kepentingan ego. Menurut Shadrâ, Situasi ini merupakan keterperosokan ke dalam 

kesadaran persepsi indrawi, tertipu oleh bentuk-bentuk yang cepat berlalu dan berjarak 

dari ruh kepastian. Sebaliknya, orang yang dekat dengan pengetahuan tentang realitas 

eksistensi dan memahami sifat batin hukum agama, meski gagal dalam melihat sifat-sifat 

lahir dari hukum agama tersebut, ia tidak akan mendapatkan kesia-siaan. 

D. Penutup 

Perdebatan mengenai status ontologis Al-Qur'an, baik sebagai Kalam Allah 

murni maupun Kalam Rasulullah saw, mencerminkan perbedaan paradigma antara 

mufasir tradisional dan para sufi. Bagi mufasir tradisional dan teolog Asy'ariyyah, 

dualitas Tuhan dan manusia menegaskan Al-Qur'an sebagai Kalam Allah qadim yang 

diwahyukan kepada Nabi. Namun, para sufi menghapus dualitas ini melalui konsep 

kesatuan eksistensi, di mana Al-Qur'an dipandang sebagai manifestasi tajali Tuhan yang 

tak terpisahkan dari jiwa Nabi saw. Dengan demikian, dalam pandangan para sufi, 

pertanyaan tentang dualitas tersebut menjadi tidak relevan. Artikel ini menyimpulkan 

bahwa pemahaman ontologis Al-Qur'an tidak hanya memerlukan telaah kebahasaan dan 

teologis, tetapi juga pengalaman spiritual yang mendalam untuk mengungkap hakikat 

ketunggalan wujudnya. 

 
64 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb, …, hal. 353   
65 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb, …, hal. 370   



Mulyani 

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025   |   93 

DAFTAR PUSTAKA 

‘Abdurrazzâq al-Kâsyânî, Kasy al-Wujûh al-Gharr li Ma’ânî Nazhm ad-Dar, (Ed.) 

Abû Bakr Muẖammad ibn Thayyib al-Bâqillânî, al-Inshâf fîmâ Yajib ‘Itiqâduhu wa Lâ 

Yajûz Al-Jahl bihi, (Ed.) Muẖammad Zâhid ibn al-Hasan al-Kawtsar, Mesir: al-

Maktabah al-Azhâriyyah lî at-Turâts, 2000 M. 

 Muhammad Amin Suma. Studi Ilmu-Ilmu al-Qur’an, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000. 

‘Abd ar-Raẖmân ibn Aẖmad al-Îjî, al-Mawâqif fî ‘Ilm al-Kalâm, Beirut: ‘Âlam al-Kutub, 

t.th. 

Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, New York: Routledge, 2006. 

Abû al-Hasan ‘Alî Ibn Ismâ’îl al-‘Asy’arî, al-Ibânah ‘an Ushûl ad-Diyânah, (Ed.) 

Fawqiyyah Husain Maẖmûd, Kairo: Dâr al-Anshâr: 1397 H/ 1977 M, cet. 1, hal. 

20; ‘Abd ar-Raẖmân ibn Aẖmad al-Îjî, al-Mawâqif fî ‘Ilm al-Kalâm, Beirut: 

‘Âlam al-Kutub, t.th. 

Abû Ja’far ath-Thaẖâwî Al-Hanafî, Matan al-‘Aqîdah ath-Taẖâwiyyah: Bayân ‘Aqîdah 

Ahl as-Sunnah wa al-Jamâ’ah, Beirut: Dâr Ibn Hazm, 1995. 

Abû Ma’âlî ‘Abd al-Malik al-Juwaynî, Luma’ al-Adillah fî Qawâid al-‘Aqâid Ahl as-

Sunnah wa al-Jamâ’ah, (Ed.) Fawqiyyah Husain Maẖmûd, Beirut: ‘Âlam al-

Kutub, 1987 M. 

Abû Muẖammad ’Abdillâh ibn Aẖmad ibn al-Qudâmah Al-Maqdisî, Risâlah fî al-Qur`ân 

wa Kalâmillâh, (Ed.) Yûsuf ibn Muẖammad As-Sa’îd, Riyadh: Dâr Athlas al-

Khadhrâ`, t.th. 

Badruddîn ibn Muẖammad ibn ‘Abdullâh Az-Zarkasyî, al-Burhân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, 

Kairo: Maktabah Dâr at-Turâts, 1984. 

Henry Corbin, History of lslamic Philosophy, terj. Liadain Sherrard dan Philip Sherrard, 

London: Kegan Paul International dan Islamic Publications for The Institute of 

Ismaili Studies, Tt. 

 Jalâluddîn ‘Abdurraẖmân ibn Abî Bakr as-Suyûthî, al-Itqân fî ‘Ulûm al-Qur’ân, Arab 

Saudi: al-Maktabah al-’Arabiyyah as-Su’ûdiyyah, 2005. 

M. Qurasih Shihab, et.al., Sejarah dan ‘Ulum al-Qur’an, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001. 

Manna‟ al-Qattan, Mabâhits fî ‘Ulûm al-Qur`ân, Riyadh: Mansyûrât al-'Ashr al-Hadits, 

tt. 

Massimo Campanini, “Is the Qur’an Translatable?: Some Methodological Issues”, dalam  

http://riviste.unimi.it/index.php/DoctorVirtualis/article/view/97/171, diakses 

pada 27 maret 2017, hal. 115-116. 

http://riviste.unimi.it/index.php/DoctorVirtualis/article/view/97/171


Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam Ilahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis) 

94    |    Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 

Muẖammad ibn Ibrâhîm asy-Syîrâzî, Tafsîr al-Qur’ân al-Karîm, Qum: Mansyûrât Bîdâr, 

1408 H/1994. 

Muẖammad ibn Jarîr ath-Thabarî, Jâmiʻ al-Bayân fî Ta`wîl al-Qur’ân, Bairut: Dâr al-

Ma’rifah, 1412 H/ 1991 M. 

Mullâ Shadrâ, Îqâzh al-Nâimîn, Tehran: al-Juman Islâmî Hikmat wa Falsafah, t.th, 

sofware: Irfan: Markaz Taḥqîqât Kamsyûtar ‘Ulûm Al-Islâmî . 

Peter Matthews Wright, “Modern Qur’anic Hermeneutics.” Disertasi. Chapel Hill: The 

Department of Religious Studies University of North Carolina, 2008. 

Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), Mafâtîh al-Ghayb. Muhammad Khajavi (Ed). 

Tehran, 1984. 

 Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ), asy-Syawâhîd ar-Rubûbiyyah fî al-Manâhij as-

Sulûkiyyah, Jalal ad-Dîn Ashtiyânî (Ed), Tehran: 1981. 

Sadr ad-Dîn Syirâzî (Mullâ Shadrâ). al-Hikmah al-Muta`âlliyya fî al-Asfar al-Arba`ah 

al-‘Aqliyyah, vol. 3, Tehran 1387/1958. 

 Sayyid Haidar Âmulî, Tafsir al-Muẖith al-a’zham, (Ed.) Muẖsin al-Mûsawî at-Tabrîzî, 

Tehran: Markaz Wizârah ats-Tsaqâfah wa al-Irsyâd al-Islâmî li ath-Thibâ’ah wa 

an-Nasyr, 1422 H/2002 M. 

Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy from it's Origin to The Present: Philosophy in 

The Land of Prophecy, New York: State University of New York Press, 2006. 

‘Abdul’azhîm Az-Zarqânî, Manâhil al-‘Irfân fî ‘Ulûm al-Qur`ân, (Ed). Fawwaz Aẖmad 

Zumarlî, Beirut: Dâr al-Kitâb al-‘Arabî, 1995. 


