Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam
Vol. 7, No. 1, 65-94, 2025

Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani
(Sebuah Telaah Filosofis)

Mulyani
Universitas PTIQ Jakarta
e-mail: mulyani@ptig.ac.id

DOI: 10.22373/tadabbur.v7i1.765

Abstract

This article examines the ontological problem concerning the nature of the Qur'an:
whether it is purely the Word of God or the word of the Prophet Muhammad. In the
tradition of classical exegetes and Asy'ariyya theologians, the Qur'an is understood as the
Word of God revealed through the angel Gabriel, emphasizing a paradigm of duality
between God and humans. Meanwhile, within the mystical-philosophical perspective of
figures such as Mulla Sadra, the Qur'an and prophethood are seen as a unified
manifestation of divine existence. This study employs a qualitative approach using the
library research method. Data were collected through textual analysis of Qur'anic
exegesis works, classical theological texts, Islamic philosophical literature, and relevant
contemporary studies. Data analysis was conducted using a philosophical hermeneutical
approach by exploring meanings, conducting comparative analyses, and synthesizing
critical reflections on the various perspectives examined. The findings reveal that for the
Sufi mystics, the question of whether the Qur'an is purely the Word of God or the word
of the Prophet becomes irrelevant, as everything that emerges from the Prophet
Muhammad is considered a theophany of God Himself. At the highest existential level,
the Perfect Man (al-insan al-kamil), the Qur'an, and the cosmos form a unified reality, all
manifesting the oneness of the Divine Being.

Keywords: Divine and human speech; Ash'ariyya theology; Sufism and Islamic
philosophy

A. Pendahuluan

Para mufasir riwayat tradisional dan para teolog mendefinisikan Al-Qur’an
sebagai kalam Allah yang diturunkan kepada Nabi Muhammad saw baik secara langsung
atau melalui perantara malaikat Jibril untuk disampaikan kepada umat manusia sebagai
petunjuk bagi perjalanan hidupnya selama di dunia. Definisi ini dikontraksi dari hadis-

hadis yang yang menerangkan proses turunnya Al-Qur’an. Paradigma dualitas



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

terkandung dalam definisi ini, yang memunculkan banyak problem. Itu tampak dari
penjelasan az-Zargani (1948 M) bahwa kata al-Qur an merupakan bentuk infinitif yang
berarti “sumber” (mashdar) kemudian muncul darinya “tindakan pembacaan” (al-
Qiraah). Dari makna “sumber pembacaan” kemudian dijadikan penamaan bagi ‘“kalam
atau perkataan mukjizat yang diturunkan kepada Nabi saw.” Hal itu karena kata al-
Qur'an yang semula merupakan mashdar (bentuk infinitif) yang berarti “sumber
pembacaan” kemudian menjadi maf’il yang berarti “objek yang diterima sebagai
bacaan”.! Menerima atau membaca wahyu dipahami seperti mambaca bacaan teks
dengan simbol-simbol huruf, padahal Nabi saw sendiri tidak memiliki kemampuan itu.
Pada dasarnya Nabi saw tidak membaca pesan wahyu dengan cara dualitas demikian.

Definisi ini mengandaikan, dualitas Tuhan, malaikat, dan Nabi saw. Tuhan dan
malaikat Jibril as sebagai perantara di satu sisi berada di tempat yang jauh kemudian
datang menyampaikan wahyu kepada Nabi di sisi lain. Tuhan berada di suatu jarak
tertentu baik jarak fisik material maupun immaterial. Padahal Al-Qur’an itu sendiri
menyatakan, Tuhan begitu dekat dengan manusia, bahkan lebih dekat dari urat leher
manusia itu sendiri. Tuhan meliputi segala sesuatu. Nabi saw dalam hadis tentang Mi’raj
digambarkan bertemu Allah saw secara langsung di mana tidak ada seorang malaikat pun
yang menyertainya. Gambaran-gambaran simbolik Al-Qur’an dan hadis terkait realitas
metafisik, dipahami sebagaimana hukum-hukum alam fisik material yang terbatas.
Manusia yang berpikir seperti Parmanides, Socrates, Plato, dan lainnya, telah jauh hari
menjelaskan karakteristik alam esoterik jiwa manusia, sangat berbeda dengan apa yang
kita temukan pada alam fisik material. Penjelasan para arif sufi tentang proses turunnya
Al-Qur’an keluar dari kerangka dualitas dan implikasi irasional lainnya.

Pertanyaan penelitian ini adalah apakan Al-Qur’an merupakan kalam Allah atau
justru kalam Rasulullah saw? Pertanyaan ini sangat relevan dalam diskursus para mufasir
tradisional dan para teolog, namun dalam diskursus yang terdapat di dalam teks-teks para
arif sufi, pertanyaan ini tidak lagi relevan. Hal itu karena pandangan dunia mufasir
tradisional dan teolog berangkat dari prinsip dualitas eksistensi, yaitu eksistensi Tuhan
dan Nabi yang terpisah secara esensial. Berbeda dengan itu, para arif sufi yang
memandang keduanya dalam satu ketunggalan eksistensi (wakdat al-wujid). Bagian

awal dari tulisan ini akan menjelaskan hakikat Al-Qur’an sebagai kalam Allah yang

! <Abdul’azhim Az-Zargani, Manahil al-‘Irfan fi ‘Uliim al-Qur’an, (Ed). Fawwaz Ahmad
Zumarli, Beirut; Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1995, cet. 1, jil. 1, hal. 15-16.

66 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

berlangsung melalui proses wahyu menurut ragam pandangan dari para mufasir
tradisional (ahli riwayat) dan para teolog ‘Asy’ariyyah. Sedangkan bagian kedua dari
tulisan ini akan menjelaskan hakikat Al-Qur’an dalam pandangan para arif sufi
khususnya Mulla Shadra.
B. Metode Penelitian

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi
kepustakaan. Data diperoleh dari kitab-kitab tafsir, karya-karya teologi klasik, literatur
filsafat Islam, serta kajian kontemporer yang relevan. Pengumpulan data dilakukan
melalui telaah teks dan pembacaan analitis terhadap sumber-sumber tersebut untuk
menangkap beragam pandangan mengenai hakikat Al-Qur’an sebagai kalam Allah atau
kalam Rasulullah saw. Analisis data dilakukan dengan pendekatan hermeneutika
filosofis, yaitu dengan mengeksplorasi makna, membandingkan pandangan tradisional
dan sufistik, serta menyusun sintesis kritis atas persoalan yang dikaji. Untuk menjaga
validitas, digunakan triangulasi teori dengan membandingkan berbagai perspektif yang
ada dalam literatur-literatur tersebut.
C. Hasil Penelitian dan Pembahasan

1. Al-Qur’an Dalam Pandangan Mufasir Tradisional Dan Teolog

‘Asy’ariyyah

Al-Qur’an dalam pandangan Ath-Thahawi (w. 321 H/ 933 M) adalah Kalam
Allah hakiki berupa lafaz dalam bahasa Arab yang diterima dari Rasulullah saw. Lafaz
Al-Qur’an tersebut bukan diterima Rasul saw dengan jalan perkataan makhluk namun
dengan jalan pewahyuan.? az-Zarkasyi (w. 794 H/1392 M) menyatakan, kalam Allah
yang Qadim itu merupakan sifat zat-Nya. Mayoritas ulama (ahli zahir) kemudian
memandang, lafaz yang merujuk pada kalam Allah yang Qadim itu juga merupakan
kalam Allah. Berangkat dari susunan lafaz Al-Qur’an itu kemudian diketahui maknanya.®
Selaras dengan kedua pendapat tersebut, As-Suydth? (w. 911 H/ 1505 M) kemudian
menjelaskan, hakikat Al-Qur’an yang diwahyukan kepada Nabi saw, adalah al-Qur’an
diterima Jibril as dari Allah Swt melalui pendengaran langsung. Jibril kemudian
memberikan Al-Qur’an tersebut melalui lafaznya kepada Nabi saw. Menurutnya, karena

Jibril memberikan Al-Qur’an dengan lafaznya, maka tidak diperkenankan wahyu

2 Abi Ja’far ath-Thahawi Al-Hanafi, Matan al- ‘Agidah ath-Tahdwiyyah: Baydn ‘Agidah Ahl as-
Sunnah wa al-Jamd 'ah, Beirut: Dar Ibn Hazm, 1995, hal. 12.

3 Badruddin ibn Muhammad ibn ‘Abdullah Az-Zarkasyi, al-Burhdn fi ‘Uliim al-Qur’dn, Kairo:
Maktabah Dar at-Turats, 1984, cet. 3, jil. 2, hal. 93.

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 67



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

disampaikan hanya dengan maknanya saja. Al-Qur’an diturunkan dengan lafaz dan
maknanya sekaligus, bertujuan agar orang-orang beriman dapat beribadah dengan
lafaznya dan pada lafaz itu terletak mukjizatnya.*

Ibn Qudamah (w. 620 H/1223 M) menolak lafaz Al-Qur’an itu makhluk. Ia
berargumen, jika mushaf Al-Qur’an itu makhluk dan menganggap Al-Qur’an itu hanya
berupa makna yang ada di dalam jiwa, maka Al-Qur’an tidak memiliki huruf-huruf,
kalimat-kalimat, rangkaian ayat dan surat-surat. Jika demikian, Al-Qur’an tidak dapat
dibaca, didengar, dan diambil manfaat darinya.® Berangkat dari perspektif lon Qudamah
ini, “membaca atau mendengar Al-Qur’an” dipahami dalam cakrawala pemaknaan
zahirnya, yaitu membaca atau mendengar rangkaian huruf, kata dan kalimat ayat-ayat
Al-Qur’an sebagaimana tertera pada mushaf. Karena itu dalam tradisi para mufasir
tradisional secara umum, Al-Qur’an didefinisikan sebagai Kalam Allah yang diterima
secara lafaz oleh Nabi saw melalui malaikat Jibril untuk disampaikan kepada umatnya.®

Berangkat dari paradigma tersebut, Ath-Thabari (w. 310 H/923 M) dalam proses
penafsirannya terhadap Al-Qur’an mengkontruksi makna-makna dari ayat-ayat Al-
Qur’an melalui pendekatan lafaz kebahasaan. Konstruksi lafaz kebahasaan kemudian
dipadukan dengan keterangan dari riwayat-riwayat hadis Nabi saw serta penafsiran para
sahabat dan tabi’in. Pada bagian pengantar karya tafsirnya, Jami ‘ al-Bayan fi Ta'wil al-
Qur’dn, ia menerangkan bahwa kitab tersebut merupakan penjelasan tentang ayat Al-
Qur’an berupa makna-makna dari dimensi kebahasaannya. Baginya, orang yang tidak
dibantu dengan praktik ilmu-ilmu bahasa Arab yang memadai serta pengetahuan yang
lemah tentang pola-pola penunjukan arah ungkapan lisan, akan dimasuki kesamaran
ketika menafsirkan Al-Qur’an.” Jadi, para mufasir tradisional memandang, Al-Qur’an
sejak awal ketika diwahyukan oleh Tuhan, telah dalam forma bahasa Arab. Itu artinya
secara fundamental tidak terdapat perbedaan ontologis Al-Qur’an pada alam ketuhanan
dengan alam kemanusiaan. Al-Qur’an yang diterima rasul sudah dalam forma Arab,
kemudian rasul menyampaikannya dan pada akhirnya didokumentasikan ke dalam
mushaf juga dalam forma Arab.

4 Jalaluddin ‘ Abdurrahman ibn AbT Bakr as-Suy(tht, al-/tgdn fi ‘Uliim al-Qur’én, Arab Saudi: al-
Maktabah al-> Arabiyyah as-Su’tdiyyah, 2005, jil. 1, hal. 38.

5 Abli Muhammad ’Abdillah ibn Ahmad ibn al-Qudamah Al-Maqdisi, Risalah fi al-Qur'an wa
Kalamillah, (Ed.) Yasuf ibn Muhammad As-Sa’id, Riyadh: Dar Athlas al-Khadhra’, t.th, hal. 34.

& Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, New York: Routledge, 2006, hal. 15.
7 Muhammad ibn Jarir ath-Thabari (w. 310 H/923 M)), Jami‘ al-Bayan fi Ta'wil al-Qur’dn,

Bairut: Dar al-Ma’rifah, 1412 H/ 1991 M, cet. 1, jil.1, hal. 4.

68 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

Para teolog dari kalangan ‘Asy’ariyyah umumnya mengadvokasi simpulan-
simpulan akhir dari pandangan para mufasir tradisional dari kalangan para ahli hadis, ahli
fikih dan mufasir riwayat. Abu al-Hasan al-‘Asy’ari (w. 324 H/936 M) sendiri
menyatakan bahwa cara pandang keagamaannya, termasuk di dalamnya persoalan
hakikat Al-Qur’an, selaras dengan penafsiran dari para ahli hadis.® Itu tampak dari
pandangan teolog Asy’ariyah belakangan seperti al-jT (w. 1356 H/1937 M) yang
mendefinisikan Al-Qur’an sebagai kitab Arab yang qadim, terjaga di dalam kalbu, dibaca
dengan lisan, tertulis di dalam mushaf.® Namun demikian, dalam membangun argumen
untuk sampai pada simpulan-simpulan tersebut terjadi banyak perbedaan, bahkan di
antara para teolog ‘Asy’ariyyah sendiri.

Perbedaan antara mufasir tradisional dengan para teolog terletak pada sebab
fundamental, yaitu ada tidaknya hierarki eksistensi (ontologis) dari Kalam Allah atau Al-
Qur’an. Mufasir tradisional menegasinya sedangkan para teolog mengafirmasinya. Jika
ditarik lebih jauh pada inti persoalannya, perbedaan tersebut berangkat dari kapasitas dan
wilayah penalaran akal. Para teolog memberi proporsi penalaran akal pada subjek-subjek
metafisik, sedangkan mufasir tradisional dalam dimensi tersebut menolak itu dan hanya
mengkonsktruksi makna terbatas dari bahasa teks. Dapat dikatakan, kesadaran quasi-
problem hermeneutika secara samar mulai hadir dalam penalaran para teolog ketika
menyadari adanya hierarki ontologis kalam Allah.

Al-Juwayni (w. 478 H/1085 M) misalnya berpandangan, kalam Allah itu bersifat
Qadim dan Azali dalam artian tidak ada permulaan bagi wujudnya. la berargumen, jika
kalam Allah bersifat baharu dan memiliki permulaan (kaditsan muidatsan) sehingga
dinyatakan sebagai makhluk, maka kalam Allah itu pasti eksis pada sesuatu lainnya.
Telah menjadi postulat bahwa sesuatu yang baharu pasti eksis pada sesuatu lainnya. Jika
kalam Allah bersifat baharu ini diterima, maka eksistensinya tidak keluar dari tiga
kemungkinan: eksis (giyam) pada zat Tuhan; eksis pada jisim tertentu; atau eksis tanpa
lokus tertentu. Eksis pada zat Tuhan itu mustahil karena sesuatu yang baharu hanya eksis
pada sesuatu yang baharu pula. Eksis pada jisim tertentu juga mustahil karena tidak

mungkin kalam Allah yang bukan jisim eksis pada jisim. Sedangkan, eksis tanpa lokus

8 Ab(i al-Hasan ‘Ali Ibn Isma’il al-‘Asy’ari, al-Ibdnah ‘an Ushiil ad-Diyanah, (Ed.) Fawgiyyah
Husain Mahm(d, Kairo: Dar al-Anshar: 1397 H/ 1977 M, cet. 1, hal. 20; ‘Abd ar-Rahman ibn Ahmad al-
1j1, al-Mawdgqif fi “Ilm al-Kalam, Beirut: ‘Alam al-Kutub, t.th, hal. 429.

9 ‘Abd ar-Rahman ibn Ahmad al-1ji, al-Mawdgqif fi ‘Iim al-Kalam, Beirut: ‘Alam al-Kutub, t.th,
hal. 3.

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 69



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

itu jelas mustahil karena tidak mungkin sesuatu yang baharu eksis tanpa lokus. Jadi,
kalam Allah itu Qadim, dan ianya eksis pada zat-Nya yang Qadim.° Pembedaan antara
sifat Qadim dan sifat baharu bagi kalam Allah itu sendiri secara implisit menunjukkan
adanya pembedaan derajat ontologis dari kalam Allah. Seluruh sifat Qadim dari kalam
Allah tetap terjaga, dalam bentangan mulai dari sisi Allah hingga menyentuh dimensi
kemanusiaan, seperti hafalan dan suara. Menurut al-Juwayni, kalam Allah keluar dari
sifat Qadim menuju sifat baharu ketika ia keluar dari bentangan tersebut menyentuh
bentuk tulisan mushaf. Itu karena tulisan pada mushaf telah terpisah dari diri manusia ke
dalam dokumentasi mushaf yang terpisah.

Hal ini tampak ketika al-Juwayni membagi hierarki wujud kalam secara esensial
ke dalam dua tingkatan, yaitu kalam hakiki (kalam nafsi) dan kalam lisan (kalam
indrawi). Kalam hakiki adalah perkataan jiwa yang memuat ibarat-ibarat berupa isyarat-
isyarat dan rumus-rumus. Kalam hakiki hanya ada di dalam hati (al-fuad), lisan kemudian
memproduksi simbol-simbol dalil dengan merujuk pada segala yang ada di dalam hati.
Kalam hakiki dan kalam lisan berbeda. hal Itu dapat dibedakan dalam fenomena orang-
orang munafik (QS. Al-Munafigln, ayat: 1) yang menyatakan secara lisan “kami bersaksi
bahwa engkau adalah benar-benar utusan Allah,” namun kalam hakiki dalam hati
mereka tidak demikian. Menurut al-Juwayni, Kalam hakiki bukan berupa huruf dan suara
karena itu hanya ada pada kalam lisan. Begitupun dengan kalam Allah yang memiliki
dua tingkat hierarki eksistensi tersebut. Kalam Allah itu dibaca melalui lisan para Qurra’,
tersimpan dalam hafalan para penghafanya, dan tertulis pada mushaf. Hakikat Kalam
adalah apa yang diketahui (al-ma 'lim) atau apa yang dipahami (al-mafhim). Apa yang
dibaca para Qurra merujuk pada perbuatan-perbuatan yang diperintahkan dan dilarang
oleh-Nya. Perbuatan-perbuatan tersebut merupakan al-ma liim (subjek yang diketahui)
atau al-mafhdm (subjek yang dipahami) yang tidak lain adalah kalam Allah hakiki. Apa
yang dibaca yang mengandung makna-makna perbuatan, adalah sifat dari pembacanya.
Sifat dan zat tidak bisa dipisahkan. Karena itu, lafaz yang dibaca juga merupakan kalam
Allah bersifat Qadim, sedangkan pembukuannya dalam bentuk mushaf berupa susunan

huruf-huruf pada mushaf adalah sesuatu yang baharu.!

10 Abti Ma’ali ‘Abd al-Malik al-Juwayni, Luma’ al-Adillah fi Qawaid al- ‘Agdid Ahl as-Sunnah
wa al-Jamad ah, (Ed.) Fawqgiyyah Husain Mahmid, Beirut: ‘Alam al-Kutub, 1987 M, cet. 2, hal. 102-103.

11 Abli Ma’ali ‘Abd al-Malik al-Juwayni, Luma’ al-Adillah fi Qawaid al- ‘4qdid Ahl as-Sunnah
wa al-Jamd’ah, ..., hal. 104-106.

70 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

Karena itu, Mufasir tradisional dan teolog berdebat dalam menafsirkan ungkapan
"Kami menurunkannya (Kitab Suci) berupa Al-Qur’an berbahasa Arab dalam QS.
Yasuf, ayat: 1-2). Mufasir Tradisional secara umum termasuk sebagian teolog seperti
Abl Bakr al-Baqillani (Asy’ariah), al-Jahiz dan ’Abd al-Jabbar (Mu’tazilah)
memandang bahwa mukjizat Al-Qur’an terletak pada kejelasan susunan lafaznya
(fasdkah), dan pengucapannya (balaghah). Sedangkan an-Nazzam (Mu’tazilah)
menafsirkan sebaliknya, bahwa Al-Qur’an tidak dapat ditiru itu dari sisi maknanya bukan
dari sisi forma bahasanya. Menurutnya, meski Al-Qur’an merupakan perkataan Tuhan,
bahasa Al-Qur’an tidak lebih tinggi ketimbang kemampuan bahasa manusia pada
umumnya. Sementara seorang teolog Asy’ariyyah, *Abd al-Qabhir al-Jurjani memandang,
forma bahasa Al-Qur’an dan maknanya merupakan mukjizat yang tidak dapat ditiru.'?

Seorang teolog Asy’ariyyah kontemporer, az-Zargani menjelaskan, Al-Qur’an
adalah kalam Allah karena itu Al-Qur’an bukan kalam manusia, namun ada sifat yang
sama yang menyatukan antara kalam Allah dengan kalam manusia. Karenanya, la
menjelaskan proses munculnya realitas kalam pada diri manusia. Kalam (al-kalam)
secara leksikal berarti perkataan atau ucapan. Pada manusia, kalam atau ucapan itu
merupakan makna infinitif yaitu “proses berucap (at-takallim)” atau dapat berarti makna
yang diperoleh dari makna infinitif tersebut, yaitu “subjek pengucap (al-mutakallim)”.
Dari sisi sumber dan sesuatu yang dihasilkan dari sumber itu, Kalam memiliki dua
kategori, yaitu kalam lafzi dan kalam nafsi. Kalam lafzi manusia dari sisi sumbernya
berarti “manusia menggerakkan lidahnya untuk membantunya mengeluarkan huruf dari
kerongkongannya.” Sedangkan kalam lafzi dari sisi yang dihasilkan dari sumber tersebut
adalah “kata-kata yang diucapkan yang menjadi jalan bagi keluarnya suara.” Kalam nafsi
manusia dari sisi sumbernya berarti “manusia menghadirkan kata-kata pada jiwanya
sebelum muncul huruf dari kerongkongnya, menggunakan daya ungkapan batin yaitu
kata-kata imajinal yang tersusun di alam mental.” Manakala kata-kata imajinal ini
terucap menggunakan suara indrawi maka tercetaklah kata-kata itu secara lafaz zahir.
Sedangkan kalam nafsi yang dihasilkan dari sumber tersebut adalah “kata-kata jiwa atau
lafaz mental yang tersusun pada alam mental.” Demikian juga dengan kalam Allah. Allah

memiliki forma (al-mitsal) yang tinggi yang merupakan kalam nafsi bagi-Nya dan

2 Massimo Campanini, “Is the Qur’an Translatable?: Some Methodological Issues”, dalam
http://riviste.unimi.it/index.php/DoctorVirtualis/article/view/97/171, diakses pada 27 maret 2017, hal.
115-116.

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 71


http://riviste.unimi.it/index.php/DoctorVirtualis/article/view/97/171

Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

sekaligus kalam lafzi. Para ahli kalam memutlakkan kalam nafsi-Nya di satu sisi yaitu
dengan membahas sifat-sifat Allah nafsi namun di sisi lain mereka menjadi orang-orang
yang menetapkan hakikat Al-Qur’an itu kalam Allah bukan makhluk. Para fuqaha dan
ahli ushul figih juga bersepakat dengan pandangan para ahli kalam tersebut. Para fugaha
dan ahli ushul figih memutlakkan kalam lafzi karena tujuan mereka adalah menarik
kesimpulan (istidlal) hukum-hukum syariat dari al-Qur’an. Itu tidak terjadi kecuali
dengan menggunakan lafaz. Para sarjana ahli bahasa Arab juga demikian mereka
memutlakkan kalam lafzi karena padanya mukjizat al-Qur’an bertempat.'3

Hakikat Al-Qur’an dijelaskan melalui proses kehadirannya dalam batin Nabi saw
yang dikenal dengan pewahyuan. Al-Qur’an menyebut terma wahyu sebanyak tujuh
puluh tujuh kali. * Kata wahyu bukan hanya dilekatkan kepada para nabi dan malaikat
namun juga kepada manusia selain nabi, binatang, dan benda mati.®> Menurut Qurasih
Shihab, istilah wahyu secara umum dimaknai sebagai isyarat yang cepat, berupa surat,
tulisan, dan berbagai hal yang disampaikan kepada orang lain agar dapat diketahui.'®
Manna’ al-Qattan menjelaskan, wahyu dalam bentuk khusus merupakan isyarat yang
cepat sebagai bentuk komunikasi dengan menggunakan suara, rumus atau lambang, atau
isyarat pada sebagian anggota badan.!” Wahyu kenabian merupakan informasi dari Allah
yang bertujuan untuk membimbing manusia menuju keselamatan dunia dan akhirat.
Orang yang diberi informasi kenabian tersebut disebut Nabi yang membawa syariat
sekaligus utusan Allah kepada umat manusia. Karena itu, al-1ji menyatakan, Nabi
merupakan jalan karena ia menjadi wasilah menuju Allah. Allah sendiri mengutusnya
untuk menyampaikan informasi dari-Nya berupa lafaz Al-Qur’an.®

Al-Qur’an sendiri menjelaskan Nabi saw hanya membacakan apa yang
diterimanya dari Tuhan berupa al-Kitab dan al-Hikmah. Nabi saw sendiri menurut para
ulama ahli zahir menjelaskan Al-Qur’an dalam artian menafsirkannya untuk pertama
kali. Penafsiran di era kenabian ini hadir tidak hanya dalam bentuk perkataan namun juga

perbuatan. Perkataan, perbuatan dan diamnya Nabi yang disebut dengan hadis Nabi

13 < Abdul’azhim al-Zargani, Manahil al- ‘Irfdn fi ‘Ulim al-Qur’an, ..., jil, hal. 17-18.

14 Muhammad Amin Suma. Studi llmu-llmu al-Qur’an, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000, cet. 1,
hal. 90.

15 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, New York: Routledge, 2006, hal. 25.

16 M. Qurasih Shihab, et.al., Sejarah dan ‘Ulum al-Qur’an, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001, cet.
2, hal. 48.

17 Manna“ al-Qattan, Mabahits fi ‘Ulim al-Qur*an, Riyadh: Mansy(rat al-'Ashr al-Hadits, tt, cet.
3, hal. 32.

18 < Abd ar-Rahman ibn Ahmad al-1ji, al-Mawdgif fi ‘Ilm al-Kalam, ..., hal. 337.

72 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

tersebut dinyatakan sebagai penafsiran Nabi saw atas Al-Qur’an.*® Allah sendiri yang
memberi letigimasi kepada Nabi saw untuk menjelaskan seluruh ayat ayatnya. Penjelasan
itu bukan melalui perkiraan atau penafsiran, melainkan melalui inspirasi atau wahyu yang
langsung datang dari Allah sendiri.?° jadi ada dualitas dalam pandangan para ulama ahli
zahir tentang segala yang muncul dari diri Nabi saw yaitu Al-Qur’an dan Hadis.
Menariknya, ada semacam kekaburan dalam pemisahan keduanya. Di satu sisi keduanya
berbeda, Al-Qur’an sebagai kalam Allah sementara hadis adalah kalam rasul saw namun
juga merupakan wahyu. Pemisahan ini dapat difahami ketika merujuk pada perkataan
Nabi saw, karena antara Al-Qur’an dan Hadis menurut para ulama zahir, kedua berbeda
dari sisi mode pengungkapan bahasa Namun pertanyaannya, bagaimana membedakan
keduanya dari sisi perbuataan Nabi saw?

Persoalan kemudian semakin rumit jika dipahami melalui cakrawala zahir dalam
memahami Akhlak Rasul saw itu adalah Al-Qur’an itu sendiri sebagaimana tergambar
dalam QS. Al-Qalam ayat 4, “Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti
yvang agung”’dan ini juga ditegaskan di dalam penafsiran A’isyah ra yang menyatakan
bahwa akhlak Nabi saw adalah Al-Qur’an itu sendiri.?! Akhlak mencakup segala yang
muncul pada diri manusia baik sikap, perbuatan dan perkataan. Akhlak yang mencakup
sikap, perbuatan dan perkataan Nabi saw tentu saja bukan hanya merujuk pada fenomen

yang tampak ke permukaan zahir melainkan juga mencakup keluasan fenomena yang

19 Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, New York: Routledge, 2006, hal. 25.
20 Muhammad Musthafi. Al-A'zhami, Sejarah Teks Al-Qur'an Dari Wahyu Sampai Kompilasi:
Kajian Perbandingan Dengan Pelanjian Lama Dan Perjanjian Baru, Jakarta: Gema Insani Press, 2005,
hal. 56. Hal itu dijelaskan Musthafa Al-A'zhami sebagaimana dlnyatakan dalam al-Qiyamah/75: 16-19:
A:L:LJL f ;Cbmy\;hmfjwu&u\m \».JJ:LJA:JJAY
16. Jangan engkau (Nabi Muhammad) gerakkan lidahmu (untuk membaca Al-Qur’an) karena hendak
tergesa-gesa (menguasai)-nya. 17. Sesungguhnya tugas Kamilah untuk mengumpulkan (dalam hatimu)
dan membacakannya. 18. Maka, apabila Kami telah selesai membacakannya, ikutilah bacaannya itu. 19.
Kemudian, sesungguhnya tugas Kami (pula)-lah (untuk) menjelaskannya.
2l Sa’ad ibn HisyAm ibn Amir ketika datang ke Madinah dan mengunjungi A’isyah untuk
menanyakan beberapa masalah. Sa’ad bin Hisyam bin Amir berkata,
\1,(}9 TEad: JB gTal ¢ K,L.H,upm\}.pmdudugu B il QLA\\)@WJ& cJB s r@,u;mywjyjobfwww} €‘L v
(746) Juws ol ;—\ \_),0\ N 15sd O
“Aku berkata, ‘Wahai Ummul Mukminin, beritahulah aku tentang akhlak Rasulullah Shallallahu ‘Alaihi
wa Sallam!” Aisyah bertanya, ‘Bukankah engkau membaca Al-Qur’an?” Aku menjawab, “Ya.” Ia
berkata, “Sesungguhnya akhlak Nabi Shallallahu ‘Alaihi wa Sallam adalah Al-Qur’an.” Kemudian aku
hendak berdiri dan tidak bertanya kepada siapapun tentang apapun hingga aku mati...” (HR. Muslim, no.
746).Dalam riwayat lain disebutkan,
,:_som;ms/s)&_gwg;@ﬂ»ﬁ;;ﬁ;(f@a;&;ﬂ;@ P 068 T e W e b 6 T ade A0 Lo B0 s b e et pmaili 3G 208

“Aku berkata, ‘Wahai Ummul Mukminin, beritakanlah kepadaku tentang akhlak Rasulullah Shallallahu
‘Alaihi wa Sallam.” Aisyah berkata, “Wahai anakku, tidakkah engkau membaca Al-Qur’an? Allah
berfirman, “Dan sesungguhnya kamu benar-benar berbudi pekerti yang agung.” Akhlak Muhammad
adalah Al-Qur’an.” (HR. Abu Ya’la, 8/275).

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1,2025 | 73



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

terdapat dalam batinnya. Hal ini mengingat fenomen batin itulah yang kemudian
bermanifestasi ke permukaan zahir. Konsekuensinya, Al-Qur’an meliputi seluruh
fenomen kemanusiaan Nabi saw baik zahir maupun batinnya. Berangkat dari realita ini,
bagaimana kita dapat memisahkan antara Al-Qur’an sebagai kalam Allah dengan sikap,
perbuatan dan perkataan zahir dan batin Nabi saw sebagai manusia biasa, sebagaimana
diasumsikan pera mufasir ahli zahir di atas? Pada awalnya memang Al-Qur’an sebagai
kalam Allah terpisah dari jiwa Nabi saw, namun setelah Al-Qur’an ini menyentuh jiwa
Nabi saw, keduanya tidak lagi dapat dipisahkan. Itulah mengapa dalam penafsiran
A’isyah ra, Al-Qur’an merupakan akhlak nabi saw itu sendiri yang artinya Al-Qur’an
menyatu dengan jiwa Nabi saw dan kemudian menampakkan kenyataannya pada
penampakan realitas zahir dalam sikap, perbuatan, dan perkataan Nabi saw.

Disamping itu, Kritisisme Orientalis dan Muslim Reformis Revisionis terhadap
konsep mukjizat Al-Qur’an yang dimengerti oleh para mufasir tradisonal dan teolog
Asy’ariyah juga perlu diperhatikan. Pembahasan mukjizat Al-Qur’an ( ijaz) bermula dari
respon perdebatan antara Nabi saw dengan tokoh-tokoh intelektual Quraisy yang
menganggap apa yang disampaikan Nabi saw hanyalah syair biasa. Al-Qur’an kemudian
merespon itu dengan menantang mereka untuk mendatangkan yang serupa dengan Al-
Qur’an. Pada dasarnya Al-Qur’an sepakat dengan asumsi lawan-lawan debat Nabi saw
itu bahwa kenabian yang genuine jelas berbeda dengan syair sebagai kreasi manusia.??
Berangkat dari sini diskursus tentang mukjizat Al-Qur’an dikembangkan. Sebagaimana
telah disinggung di atas bahwa mukjizat Al-Qur’an menurut Mayoritas Mufasir
Tradisional, mukjizat Al-Qur’an terletak pada lafaz bahasa Arabnya, serta susunan
ungkapan bahasannya (nazham), dan manusia tidak bisa menciptakan yang serupa
dengannya. Hal itu menurut mereka berdasarkan pada QS. Yus(f, ayat: 1-2, bahwa “ayat-
ayat Kitab (Al-Qur’an) yang jelas itu berbahasa Arab”. Massimo Campanini
memunculkan pertanyaan kritis tentang hal ini. Karena lafaz bahasanya tidak bisa ditiru
maka al-Qur’an tidak bisa dipahami kecuali dengan menguasai bahasa Arab. Jika
pandangan ini diterima maka apakah ini tidak bertentangan dengan prinsip Islam sebagai
agama universal, untuk seluruh umat manusia? Bagaimana dengan nasib para penganut
ajaran Islam dari selain bangsa arab yang tidak mengerti bahasa arab, sementara maksud

atau pesan dari ajaran kenabian ini harus juga sampai kepada mereka? bagaimana pesan

2 Peter Matthews Wright, “Modern Qur’anic Hermeneutics.” Disertasi. Chapel Hill: The
Department of Religious Studies University of North Carolina, 2008, hal. 143.

74 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

yang terkandung di dalam bahasa arab ini memungkinkan untuk disampaikan kepada
bangsa non-Arab? Jika jawabannya, itu mungkin melalui terjemahan. Bukankah jika al-
Qur’an tidak bisa ditiru oleh bangsa arab, itu artinya Al-Qur’an tidak bisa diterjemahkan?
Menurut Massimo, lebih logis jika mukjizat hanya terletak pada muatan maknanya yang
juga memiliki sifat tidak bisa ditiru dari Al-Qur’an. Berangkat dari konsekuensi dari
pertanyaan yang diajukannya tersebut, lebih logis jika mukjizat Al-Qur’an terletak pada
makna-makna yang berada di dalam lafaznya, bukan pada lafaz zahirnya.?

Kritik Massimo ini muncul dan menjadi relevan tertuju kepada pandangan
mufasir ahli zahir di atas karena esensi Al-Qur’an sebagai kalam Allah hanya dilihat
dalam cakrawala zahir. Al-Qur’an hanya dimengerti sebagai wahyu yang diungkapkan
Nabi saw melalui lisannya yang kemudian di dokumentasikan ke dalam mushaf.
Fenomen batin wahyu yaitu bagaimana kalam Allah menyentuh jiwa Nabi melalui mode
penyatuan eksistensi, sama sekali tidak terungkap dari cakrawala mufasir ahli zahir. Hal
inilah yang membuat kalam Allah berupa Al-Qur’an dan jiwa Nabi saw difahami dalam
kerangka dualitas yang terpisah. Jalan keluar atas persoalan ini dapat merujuk kepada
cakrawala penyaksian batin para arif sufi akan hakikat Al-Qur’an dan kenabian.

2. Al-Qur’an dan Kenabian Dalam Pandangan Mistico-Filosofi Islam

a. Hakikat Manusia Dan Kenabian

Manusia adalah ciptaan terbaik ketika ia dahulu berada pada awal penciptaannya,
namun ia telah berhasil turun menjadi bagian dari alam fisik material yang terkomposisi
ke dalam unsur-unsur dan susunan. Seperti halnya seluruh spesies hewan, manusia
berada pada martabat paling rendah, dilihat dari keterhubungannya dengan seluruh
substansi-subtansi  (al-jawahir) dan zat-zat alam material (al-a’ydn). Namun
sebagaimana dinyatakan al-Qayshari, pada hakikat zatnya (dzat) manusia memiliki
kamampuan untuk melakukan pendakian eksistensial (at-tarragl) menuju batas
kesempurnaan dan pendakian kepada cahaya-cahaya permulaan yang tinggi (Tuhan).?*
Dari sisi bentuk zahirnya, manusia menjadi bagian dari alam al-muluk, namun dari sisi
batinnya, manusia memiliki sifat kemeliputan atas segala sesuatu yang ada di alam

eksternal.2®

23 Massimo Campanini, “Is the Qur’an Translatable? Some Methodological Issues”, ..., hal. 115-
116.

24 Muhammad ibn Ibrahim asy-Syirazi, Tafsir al-Qur’dn al-Karim, Qum: Mansy(rat Bidar, 1408
H/1994, cet.2, jil. 1, hal. 3.

% Dawud al-Qaysharf, Rasail al-Qaysharf, ..., hal.14.

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 75



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

Segala sesuatu memiliki kesempurnaan khusus sebagai tujuan dari penciptaannya
dan memiliki aktualitas kesempurnaannya apabila ia menyesuaikan diri dengannya.
Kesempurnaan manusia menurut Shadrd adalah dengan menyingkap: magam-magam
ilahiah dan tertarik pada pengetahuan-pengetahuan universal akliah (al-ma’arif al-
kulliyyah al- ‘agliyyah), yang dicapai melalui: melepaskan diri dari cerapan-cerapan
indrawi material; zuhud atas kerendahan alam dunia; lepas dari tawanan bisikan hawa
nafsu; cerai dari belenggu-belenggu syahwat dan amarah. Semua ini tidak mudah kecuali
mendapat hidayah, taklim, pendisiplinan adab dan perbaikan semestinya. Untuk dapat
sampai pada tujuan ini, Tuhan mengutus seorang rasul yang berfungsi sebagai pemberi
petunjuk dan didikan. (Melalui kehadiran rasul itu) Tuhan menurunkan kitab Ilahi yang
berfungsi sebagai pemberi keputusan hukum, yang di dalamnya terdapat seluruh ilmu
ilahiah, rahasia-rahasia ketuhanan, sunah-sunah, adab-adab amaliah dan hukum-hukum
siasah (pengelolaan masyarakat dan negara). 2 Artinya, wujud diri manusia terdiri dari
dimensi dunia dan dimensi akhirat. Dimensi dunia diri manusia adalah kehadiran jiwanya
pada alam fisik material (al-mulk), sedangkan dimensi akhirat diri manusia adalah
potensi yang dikandung jiwanya dalam menyingkap alam gaib al-malakat.

Alam dunia hadir sebelum kematian sedangkan alam akhirat pasca kematian.
Bagi para arif sufi, kematian sebagai pintu dalam mengakses alam akhirat. Namun bagi
mereka kematian di sini bukan hanya kematian jasad. Kematian yang dimaksud juga bisa
melalui kematian hawa nafsu atau fana dalam Tuhan. Karena kematian jenis kedua ini
berlangsung ketika masih berada di alam dunia, maka alam akhirat berpotensi untuk
diakses oleh manusia setelah ia mampu berjalan menuju fana dalam Zat Tuhan. Awal
penciptaan manusia pada alam baharu adalah kehadirannya pada alam fisik material. Di
dalam alam dunia, wujud dirinya bergerak selangkah demi selangkah mengarah ke alam
gaib akhirat. Jika dalam gerakan ini ia berhasil membunuh hawa nafsu dan setan dalam
dirinya, ia akan berpindah dari alam dunia menuju dan kemudian hadir pada alam gaib
akhirat (alam ruh).?’

Terhubungnya manusia kepada alam ruh berarti terhubung kepada Tuhan secara
hakikat. Sedangkan kalbu yang mengarah pandangannya pada alam ruh di sebut fuad.
Fuad merupakan zona bagi penyaksian Tuhan. sebagaimana dinyatakan di dalam QS.

An-Najm, ayat: 11, fuad tidak mendustakan apa yang telah dilihatnya. Sedangkan kalbu

%6 Muhammad ibn Ibrahim asy-Syirazi, Tafsir al-Qur’dn al-Karim, ..., jil. 1, hal. 3.
27 Muhammad ibn Ibrahim asy-Syirazi, Tafsir al-Qur’dn al-Karim, ..., jil 2, hal. 4.

76 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

yang mengarah pandangannya pada jiwa disebut shadr. Shadr merupakan zona bagi
forma-forma pengetahuan. Kalbu merupakan arasy ruh pada alam gaib, sebagaimana
arasy merupakan kalbu seluruh makhluk pada alam zahir (syahadah).?® Jadi ruh, kalbu
dan jiwa merupakan zat yang tunggal namun bermanifestasi ke dalam beragam sifat-sifat
tertentu sehingga dinamakan dengan penamaannya tersebut. Alam Ruh itu merupakan
khalifah Tuhan atau penampakan wujud-Nya.?® Dengan terhubung dengan alam ruh,
Manusia bisa mencapai penyingkapan realitas esoterik metafisik dan menjadi makhluk
spiritual, sehingga sempurna menjadi manusia (al-insan).

Jalan yang ditempuh manusia agar dapat meraih itu adalah Realisasi dan
aktualisasi irfan kenabian. Irfan kenabian tidak lain merupakan jalan aktualisasi seluruh
fakultas-fakultas persepsi hingga kemudian mampu menyingkap realitas di balik forma-
forma yang dipersepsi indra, daya imajinasi, daya estimasi, hingga tiba menyingkap
objek-objek akal immaterial murni. Manusia yang telah mencapai stase (magam) ini,
memahami objek-objek akal di dalam objek-objek persepsi indrawi dan mampu
membawa objek-objek persepsi indrawi menjadi objek-objek akal esoterik
transendentalnya.

Orang yang telah mencapai magamat akhir aktualitas kemanusiaannya adalah
filosof-wali. Mereka sama seperti Nabi, mampu menyingkap segala sesuatu
“sebagaimana adanya,” namun berbeda dengan Nabi, wali tidak memiliki kemampuan
melihat realitas akal pada alam sadar. Hanya tersaksikan dalam kondisi mimpi, fakultas
imajinasinya tidak mampu menghadirkan objek persepsi akal dalam bentuk yang dapat
dimengerti kebanyakan manusia. Filosof wali memahami realitas akal dan sadar akan
realitasnya. Semua manusia seharusnya ikut serta mengambil bagian dalam menjalankan
peran ini meski pada derajat yang berbeda. Manakala tidak, mereka tidak akan mencapai
kemanusiaannya. Orang yang telah melalui seluruh magamat dan manazil, menuju
realitas manusia tinggi, tidak hanya lebih kenal namun juga lebih beradab.

Puncak aktualitas manusia menggabungkan tiga fakultas persepsi: akal intelektus
esoterik transendental, imajinasi dan indrawi. Setiap forma yang di persepsi dan
terpahami (al-sdrah al-idrakiyyah), merupakan salah satu dari eksistensi (wujid). Pada

setiap eksistensi itu terdapat fakultas, persiapan (isti ‘dad) dan daya persepsi. Aktifitas

28 < Abdurrazzaq al-Kasyani, Kasy al-Wujih al-Gharr li Ma’dni Nazhm ad-Dar, (Ed.) Ahmad
Farid al-Mazidi, Beirut: Dar al-Kutub al-‘TImiyyah, 2005 M, 24.
2 Dawud al-Qaysharf, Rasail al-Qaysharf, ..., hal.17.

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 77



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

persepsi apapun memiliki hubungan dengan proses gerak eksistensi jiwa melalui moda
trans-substansial sebagaimana nampak dalam perjalanan derajat eksistensi manusia di
atas. Kesempurnaan tiga fakultas persepsi ini merupakan tanda kenabian, Aktualitas tiga
fakultas ini mengantarkan manusia pada derajat layak memimpin komunitas. Seorang
hamba Tuhan yang padanya proses wahyu berlangsung dan turun menampakkan diri
pada alam material,*° Keunikan (khasa 'is) Nabi melalui aktualitas tiga tingkatan persepsi
ini. Keunikan pertama dan terbaik adalah jiwa suci yang mampu berhubungan dengan
Ruh Agung tanpa usaha dan refleksi kontemplasi (tafakkur). Daya persepsi yang
mengantarkan  Nabi  kepada pengetahuan tentang sesuatu ‘“‘sebagaimana
adanya.”®! Sebagaimana dalam surah an-N(r/24:35:
5 Y a5 50 5 1 B3 U SRR ) 3 pld e (550870 5 s ¥ i 3 i
e s K Ay R BT A0 & s BLEL (6 o )5 AU s 55 e 5 56 Aeass g5 o0 s 3K e ¥

Allah (pemberi) cahaya (pada) langit dan bumi. Perumpamaan cahaya-Nya
seperti sebuah lubang (pada dinding) yang tidak tembus518) yang di dalamnya ada
pelita besar. Pelita itu di dalam tabung kaca (dan) tabung kaca itu bagaikan bintang
(yang berkilauan seperti) mutiara, yang dinyalakan dengan minyak dari pohon yang
diberkahi, (yaitu) pohon zaitun yang tumbuh tidak di timur dan tidak pula di barat, yang
minyaknya (saja) hampir-hampir menerangi walaupun tidak disentuh api. Cahaya di
atas cahaya (berlapis-lapis). Allah memberi petunjuk menuju cahaya-Nya kepada orang
yang Dia kehendaki. Allah membuat perumpamaan-perumpamaan bagi manusia. Allah
Maha Mengetahui segala sesuatu.

Sadra menyebutkan keunikan tersebut seperti “Minyak akal pasifnya, tempak
seperti memancarkan cahaya karena tingkat persiapannya terhadap cahaya akal aktif,
meski api bimbingan manusia tidak menyentuhnya melalui pemantik pikiran dan besi api
pengujian.” Kapasitas ini merupakan kekuatan dan kecepatan “intuisi metafisik” (hads).
Melalui intensitas intuisi metafisiknya, jiwa Nabi mampu mengakses alam malakut. Nabi
seketika mampu menyingkap objek-objek alam akal-akal universal ( ‘agl).®? Gerak trans-

substansial Eksistensi jiwa manusia dalam apa yang diistilakan dengan

30 Sadr ad-Din Syirazi (Mulld Shadrd), asy-Syawahid ar-Rub(biyyah fi al-Manahij as-
Suldkiyyah, Jalal ad-Din Ashtiyant (Ed), Tehran: 1981, hal.341.

31 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), asy-Syawahid ar-Rubdbiyyah fi al-Manahij as-Sul(kiyyah,
..., hal.344

%2 Sadr ad-Din Syirdzi (Mulld Shadrd), asy-Syawahid ar-Rub(biyyah fi al-Manahij as-
Suldkiyyah, ..., hal.342

78 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

magamat dan manazil berbeda satu sama lain karena perbedaan intensitas intuisi
metafisik ini.

Seseorang yang melewati tingkatan intuisi matafisik rendah hingga sampai
puncak aktualitas intuisi ini akan mencapai jiwa suci, dimensi esoterik transendental. Dia
mampu menyingkap segala sesuatu yang tersembunyi, absen dari jangkauan perangkat
epistemologis kehewanan manusia. Inilah tingkatan para Nabi dan wali. Wali sama
seperti Nabi dalam aktualitas daya intelek transendentalnya, namun berbeda dalam
kekuatan imajinalnya. Nabi menyaksikan bentuk-bentuk Platonis tak tampak dan
mendengar suara-suara dari malaikat penghubung. Penglihatannya adalah wahyu yang
diantarkan malaikat, pendengarannya petunjuk Tuhan. Nabi mengalami kesadaran
puncak alam tak tampak, sementara wali mengalaminya hanya dalam mimpi. Nabi dan
wali memiliki kekuatan imajinasi aktif. Fakultas gerak jiwanya menjadi kuat hingga
mampu mempengaruhi objek-objek material. Kekuatan yang mampu menghilangkan
bentuk partikular dan “membungkus” objek materi tertentu dengan bentuk baru. ini
merupakan kekuatan jiwa manusia yang berpotensi menundukkan segala realitas
eksistensi. Setiap jiwa manusia mempunyai pengaruh tertentu terhadap kosmik, jiwa
Nabi dan wali mampu menguasai prinsip-prinsip alam karena jiwanya telah menjadi jiwa
alam. Nabi melalui penglihatan jiwanya menjadi raja kosmik. Nabi hidup dalam alam
kebinatangan material namun jiwanya menangkap kehalusan realitas esoterik
transendenta yang tersembunyi dari tatapan indra dan inteleksi penalaran rasional.INabi
merupakan lokus yang terhimpun seluruh realitas eksistensi.

Jiwa hadir pada alam material melalui aktivitas indra, kemudian berpotensi
masuk ke alam imajinal aktif, selanjutnya terbukanya akses bagi penyingkapan alam ruh.
Seluruh eksistensi merupakan manifestasi dari Zat Tuhan. Persepsi jiwa terhadap
eksistensi tertentu, merupakan pendakian transendensi jiwa menuju penyatuan kembali
dengan Zat Tuhan. Bentuk-bentuk persepsi merupakan gerak penyatuan jiwa, dengan
realitas kosmik, baik yang tampak maupun tak tampak. Penyatuan ini belangsung pada
dimensi jiwa immaterial murni yang telah melepaskan diri dari bekas-bekas alam materi.
Menyingkap atau menembus alam akal, berarti menyatu dengan seluruh eksistensi.
Manusia yang aktual pada situasi ini, menyerap kekuatan Pusat eksistensial, Pada

wilayah inilah apa yang dinarasikan oleh Al-Qur’an dengan kata: pena (qalam) dan

3 Sadr ad-Din Syirdzi (Mulld Shadrd), asy-Syawahid ar-Rub(biyyah fi al-Manahij as-
Sullkiyyabh, ..., hal.344

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 79



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

lembaran yang terpelihara (lauh al-mahfiizh) dapat tersingkap. Pada peristiwa perjalanan
menembus (mi 'raj) realitas alam akal, Rasulullah mendengar suara goresan pena. Dalam
situasi ini, Tuhan berkomunikasi dengan manusia tanpa medium apapun.®* Itu semua
“Agar Kami (Tuhan) perlihatkan kepadanya sebagian tanda-tanda kebesaran Kami”.
(QS. Al-lsra, ayat:1).

Tiga alam realitas, hadir di dalam diri Nabi, yang memungkinkannya memahami
segala sesuatu di ketiga alam tersebut “sebagaimana adanya”. Dia adalah sebenar-
benarnya manusia. Kualitas manusia ditentukan dari proses penyingkapan ini.
Penyingkapan merupakan pelepasan forma eksistensi menuju realitas eksistensi, moda
gerak trans-substansial jiwa menjadi intelek esoterik transendental,*> Manakala selubung
antara alam jiwa imajinasi (nafs) dan alam akal (‘aq/) lenyap, “realitas-realitas dari
cermin lembaran alam akal esoterik transendental tersingkap pada lembaran jiwa
imajinasi”.® Penyingkapan berlangsung melalui dua moda proses, refleksi kontemplatif
(tafakkur), upaya realisasi diri (iktisab), atau melalui pemberian.

Pengalaman pewahyuan dan kenabian beserta problem-problem hermeneutik
beserta berbagai situasi yang menjadi implikasi darinya, merupakan subjek fundamental
Penyelidikan filosofis dalam Islam.®” Tuhan memanifestasikan dirinya pada alam
spiritual berlangsung pada proses wahyu yang berlangsung pada diri Nabi saw. Al-
Qur’an tidak dapat dipisahkan dari realitas kenabian itu sendiri, zahir sekaligus batinnya.
Relasi di antara keduanya sebagaimana dinyatakan Shadra sebelumnya bersifat identik
(tathdbuq). Al-Qur’an bukan hanya sumber hukum Tuhan dan etika untuk mengelola
kohesi sosial dan prilaku. Pada dimensi batinnya, Al-Qur’an merupakan pengetahuan dan
pengenalan yang bersumber dari Realitas Muhammad (al-zaqgigah al-muzammadiyyah)
dan realitas-realitas asal (archetypal realitiy), yang realitas asal ini juga bersumber dari
realitas Muhammad. Segala sesuatu yang ditemukan pada alam materi, memiliki induk
realitas asalnya pada alam imajinal aktif. Realitas induk asal ini bersumber dari realitas

Muhammad pada alam akal-akal universal immaterial murni. Melalui realitas

34 Mulla Shadra, al-Syawahid al-Rububiyyah fi al-Manahij al-Sul@kiyyah, ..., hal. 351.

% Sadr ad-Din Syirazi (Mulld Shadrd). al-Hikmah al-Muta‘alliyya fi al-Asfar al-Arba’ah al-
‘Agliyyah, vol. 3, Tehran 1387/1958, hal. 362

% Sadr ad-Din Syirdzi (Mulla Shadra), asy-Syawahid ar-RubGbiyyah fi al-manahij as-
Suldkiyyah, ..., hal. 347

37 Henry Corbin, History of Islamic Philosophy, terj. Liadain Sherrard dan Philip Sherrard,

London: Kegan Paul International dan Islamic Publications for The Institute of Ismaili Studies, Tth, hal.
XV

80 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

Muhammad, Tuhan berkomunikasi dengan manusia. Pengetahuan tentang kenabian,
eskatologi, dan kewalian tidak dapat dipisahkan dari seorang Nabi atau seorang wali.*
Seorang nabi atau wali terhubung dengan realitas Muhammad. Nabi merupakan
khalifatullah, “berdiri di perbatasan antara alam akal dan alam indra”.®® Hati para
khalifatullah memiliki dua pintu: satu terbuka pada alam lembaran terjaga sementara
lainnya terbuka pada fakultas berpikir (cognitive) dan fakultas batin (motive). hati yang
terbuka pada alam lembaran terjaga, cenderung kepada akal. hati juga terbuka pada
fakultas lebih rendah, sehingga cenderung pada godaan (nafsu). Keunikan eksistensi
manusia karena berada pada dalam nafsu namun berpotensi hadir pada alam akal,
malaikat hanya memiliki akal sementara binatang hanya memiliki nafsu. Keduanya
menyatu pada diri manusia. hukum agama diturunkan agar mengelola nafsu agar dapat
meraih akal.

Manusia mengikuti hawa nafsu “terperangkap pada penjara duniawi, terjerat

40 Sedangkan manusia sempurna adalah mereka yang

dalam belenggu dunia”.
melarutkan dirinya mengenal (‘irfan) eksistensi terdalam horizon esoterik transendental
jiwanya. Puncak kemanusiaan ada pada diri para Nabi. Kondisi jiwa Nabi “ferkadang
beserta Allah karena kecintaan kepada-Nya, dan terkadang bersama manusia karena
kasih sayang dan ciptaannya kepada mereka”.** Dimensi akal dan dimensi nafsu
tersingkap kepada Nabi kemudian terharmonikan dalam dirinya, Nabi mengelola
persepsi indra agar dapat menyingkap persepsi akal. Nabi juga mempunyai hati yang
memiliki dua pintu, pertama adalah pintu batin yang terbuka kepada lembaran yang
terpelihara yang melaluinya Nabi menerima pengetahuan, sedangkan pintu lainnya
terbuka kepada indra, melaluinya Nabi dapat memahami kondisi manusia untuk
kemudian menjalankan misi bimbingan dan penyelamatan atas dasar kasih sayang.*?
Inilah derajat kemanusiaan paling tinggi. fakultas imajinal Nabi membawa petunjuk bagi
apa yang akan terjadi melalui apa yang telah dan saat ini berlangsung dari gelombang

eksistensi.

38 Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy from it's Origin to The Present: Philosophy in The
Land of Prophecy, New York: State University of New York Press, 2006, hal. 227
39 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb. Muhammad Khajavi (Ed). Tehran, 1984,
hal. 355
40 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb, ..., hal. 355
41 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb, ..., hal. 355
42 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb, ..., hal. 356

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 81



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

Kewalian (al-wilayah) sebagaimana dinyatakan al-Kasyani adalah pengaturan
(at-tasharruf) pada makhluk, yang berlangsung dengan al-Haq. Hakikat kewalian (al-
wilayah) itu tidak lain merupakan batin dari kenabian (an-nubuwwah). Kenabian itu pada
dimensi zahirnya, merupakan penyampaian berita. (al-inb&"), sedangkan batinnya
merupakan pengaturan pada jiwa-jiwa yang ada di alam, dengan mengalirkan hukum-
hukum pada jiwa-jiwa tersebut. Kenabian itu berhenti dari sisi wujud para Nabi, karena
tidak ada Nabi setelah Nabi Muhammad saw. Namun batin dari kenabian itu terus
berlanjut, berupa kewalian dan pengaturan (at-tasharruf). Jiwa-jiwa para wali (Tuhan)
dari umat Muhammad saw, menjadi wadah bagi pengaturan dan kewilayahannya (peran
kewalian), yang mengatur makhluk dengan al-Hag. Dengan demikian, Pintu kewalian
tetap terbuka, sedangkan pintu kenabian tertutup. Tanda kesahihan wali adalah mengikut
Nabi pada zahir, karena keduanya mengambil pengaturan dari tempat pengambilan yang
sama Yaitu Tuhan. Wali merupakan wujud penampakan nyata (mazhhar) pengaturan
Nabi. Maka, tidak ada pengatur kecuali berasal dari sumber yang tunggal yang sama yaitu
Tuhan.*® Hal yang sama dijelaskan Shadra, bahwa wujud Nabi adalah ciptaan yang paling
sempurna yang melaluinya semua ciptaan diatur dan dijaga.

Derajat kemanusiaan para nabi berada di puncak keberhasilan seluruh makhluk.
Melalui kekuatan akal esoterik transendental dan daya fakultas imajinasinya, Nabi
mentransformasikan realitas-realitas alam akal esoterik transendental ke dalam
representasi imajinal sehingga dapat dikenali melalui forma. Mulla Shadra memberikan
penjelasan tentang kenabian dalam hubungannya dengan stase capaian-capaian
(magama) tingkat kemanusiaan. Kenabian dan kewalian berada di puncak tertinggi.
Peran Nabi pemberi peringatan dan petunjuk, merupakan perantara Tuhan dalam
mengelola ciptaannya. Posisi para Nabi sebagai wakil Tuhan bukanlah sebagaimana
dalam gambaran teologis yaitu fungsi representasi verbal pesan Tuhan kepada manusia,
melainkan melalui kemencakupan realitas wujud. Fungsi Nabi bersifat totalitas
penjagaan seluruh alam Tuhan di mana manusia hanya menjadi salah satu bagiannya
meski yang terpenting. Pada Nabi, seluruh magamat dan manazil kemanusiaan mengalir.
Karena itu, Kenabian dan kewalian merupakan capaian puncak aktualitas seluruh
fakultas persepsi sehingga tersingkap selubung dan jarak pengenalan dan pengetahuan.
Nabi dan wali menyaksikan realitas-realitas asal (archetypal realities) dan realitas pusat

eksistensial tanpa suatu perantara atau moda refleksi. Derajat alam ruh sebagaimana

43 <Abdurrazzaq al-Kasyani, Kasy al-Wujth al-Gharr li Ma’éani Nazhm ad-Dar, ..., hal. 24.

82 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

dinyatakan Al-Qur’an Surah. 15:29. Dan telah ku tiupkan ke dalamnya ruhKu. Derajat
kewalian ini menurut Shadré telah dicapai oleh para filosof seperti Plato, Socrates,
Phytagoras, Empedocles, dan Aristoteles. Puncaknya, derajat jiwa manusia yang berjalan
di atas udara. inilah alam para Nabi.**

Puncak dari magam para Nabi dan wali ada pada diri Nabi saw. Rasulullah saw
bersabda Ada saat dimana aku bersama Allah, yang di dalamnya, tidak ada satupun
malaikat-malaikat tinggi dan para Nabi yang diutus.*®* Hadis ini bagi Shadra
menunjukkan posisi (magam) khusus Nabi Saw. Nabi saw pada posisi ini memiliki
kekhususan yaitu tidak memiliki perantara apapun dengan Tuhan. Substansi jiwa Nabi
lebur (tenggelam) dalam ketunggalan eksistensi Zat Tuhan. Posisi khusus Nabi ini
merupakan tarikan Tuhan (al-jadzbat al-ilahiyyah) terhadap eksistensi tertentu, yang
tentu saja aktual kemudian melalui perjuangan perjalanan ruhani transendensi jiwa.
Cahaya penguatan eksistensi terlimpah pada jiwa Nabi akibat keterhubungan (wushdl)
eksistensi sebab dengan eksistensi akibat (Tuhan). Tujuannya bagi Shadra tidak lain
untuk menyempurnakan penyingkapan atau penyaksian seluruh realitas eksistensi
sebagaimana “adanya”. Daya ketersingkapan ini membawa diri Nabi menghilangkan
forma-forma eksistensi akibat, hingga tersaksikan kenyataan pusat eksistensial
(Tuhan).*®

Moda pengetahuan Nabi melalui ketersingkapan aktif dan bersifat seketika,
langsung terlimpah dari pusat eksistensial tanpa perantara yang Corbin Istilahkan dengan
imajinal aktif (mundus imajinalis). Moda pengetahuan wahyu tidak melalui aktifasi
indera dan penalaran rasional (an-nazhar al- ‘agli), bukan juga melalui pencapaian riset
(al- ilm al-iktisabi) dan pengaktifan memori (al-ikhbar). Artinya moda pengetahuan
wahyu tidak dicapai melalui perantara pengajar (mu 'allim) dan referensi tekstual (kitab).
Moda pengetahuan dan pengenalan wahyu murni menggunakan intuisi penyingkapan
metafisik (adz-dzawq). Hasilnya mampu menyingkap batin segala sesuatu dan rahasia-

rahasia yang ada di dalamnya (bawathin al-asyya™ wa asraru ha).*’

4 Meski berada dalam latar Syiah Imamiah, pandangan Shadra terhadap agama-agama dan
pemikiran filsafat bersifat perenial. Mulla Shadra, al-Syawahid al-Rububiyyah T al-Manahij al-Sul(kiyyah,
..., hal. 339.

4 Hadis sebagaimana dikutip Shadra:

doge 5 5 o o ad ra ¥ 23y Bl g

46 Mulla Shadra, Tgqazh al-Naimin, Tehran: al-Juman Islami Hikmat wa Falsafah, t.th, (sofware:

Irfan: Markaz Tahqiqat Kamsydtar ‘Ulim Al-Islamf) hal. 71-72.
47 Mulla Shadra, Tgazh al-Naimin, ..., hal. 73.

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 83



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

Para imam dan wali sebagai pewaris kenabian berlangsung pada diri mereka ilmu
sebagaimana aktual pada diri Nabi. Moda pengetahuan wahyu tidak hanya khusus bagi
para Nabi, namun juga terbuka bagi seluruh manusia.*® Al-Qur’an menyatakan: moda
pengetahuan keterhubungan langsung dengan pusat eksistensial (al- i/m al-ladunniyyah)
bersifat potensial bagi seluruh manusia. tuhan memerintahkan kita untuk membaca dalam
artian menyingkap kenyataan keberadaan. Menyingkap harus beserta Tuhan yaitu
dengan senantiasa menjaga ingatan kepada Tuhan sehingga terikat hati kepada Tuhan
dari momen ke momen proses penyingkapan. Ingatan yang membentuk keterikatan hati
kepada Tuhan menjadi jalan perantara Tuhan mengajarkan manusia dengan pena
(penjadian eksistensi). Allah berfirman, Bacalah! Tuhan-mulah Yang Mahamulia, yang
mengajar (manusia) dengan pena. Dia mengajarkan manusia apa yang tidak
diketahuinya (QS. Al-‘Alaq, ayat: 3-5). Tuhan mengajarkan manusia secara langsung
melalui ketersingkapan eksistensial apa yang tidak diketahuinya. Disamping itu:
“bertakwalah kepada Allah maka Allah akan mengajarkan kalian” (QS. Al-Bagarah,
ayaat: 282). “sesungguhnya Allah bersama orang-orang bertakwa dan orang-orang
ihsan” (QS. An-Nahl, ayat: 128). Sementara maksud ihsan adalah sebagaimana dalam
hadis, “engkau beribadah kepada Allah seakan-akan engkau melihat-Nya”.4°

IImu para Nabi dan wali yang diistilahkan Al-Qur’an dengan orang-orang yang
mendalam ilmunya (ar-rasikhin fi al- i/m). llmu yang muncul dari realitas takwa. Stase
realitas jiwa yang telah mengosongkan seluruh intensi subjektif diri (syawéanib al-hawa’)
sehingga pusat eksistensial mengisi atau mengaktifkan jiwa dengan realitas-Nya.
Manusia pada stase takwa ini, hanyalah sebagai instrumen (alat) bagi seluruh kekuatan
dan kenyataan Tuhan (kalimatullah) untuk berlangsung.>® Mereka adalah pewaris para
Nabi yang mendalam ilmunya (ar-rasikhin fi al- i/m). Mereka bukan dari kalangan
sarjana ahli konsepsi (al-murtasimin) yang menguasai forma (shdrah) pengetahuan
melalui rujukan referensial (mutawassimin). Istilah al-murtasimin dimaksudkan kepada
para sarjana resmi yang diaku secara luas dalam lintasan sjarah muslim, baik dari
kalangan ahli hadis, fikih, teologi (kalam) dan mencakup ahli bahasa Para sarjana ahli

konsepsi menurut Shadra, belum terlepas kesadaran jiwa mereka dari posisi intensi

48 Mulla Shadra, Tgazh al-Naimin, ..., hal. 74.
49 Hadis yang dikutip Shadra adalah hadis tentang ihsan:
o)y L s o
Engkau menyembah Allah seolah-olah engkau melihat-Nya
50 Mulla Shadra, Tgazh al-Naimin, ..., hal. 74

84 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

subjektif (mahwa al-hawa’) dan kecenderungan ego menguasai atau mendominasi (hubb
riasah).%!

Rahasia hakikat Al-Qur’an tersingkap melalui proses turun (tanzil) dan kemudian
kembali menyingkapnya melalui takwil (¢za wil). Takwil yang dimaksud bukan proses
konsepsional, melainkan gerak realisasi perjalanan ruhani bersifat eksistensial dalam
menyingkap rahasia terdalam dari wujud diri manusia itu sendiri melalui jalan syariat
agama. Proses turun tersingkap melalui alam inteletus esoterik transendental Kenabian
(alam ruh/immaterial murni), kemudian bermanifestasi ke dalam alam para-psikologis
misterius kenabian yang telah tampak dalam forma imajinal kenabian. Dari forma
imajinal kenabian ini baru kemudian keluar ke alam material fisis berupa bunyi dan
huruf, yang pada akhirnya didokumentasikan ke dalam teks. Sementara untuk
menyingkapnya kembali diperlukan perjuangan gerak penyingkapan kembali menuju
dasar realitas dan pengalaman langsung. Berangkat dari makna-makna Yyang
dimunculkan oleh teks al-Qur’an kembali berjalan menemukan realitas para-psikologis
misterius dalam eksistensi jiwa kita dan kemudian hadir pada realitas Al-Qur’an pada
alam akal esoterik transendental Ketuhanan dimana komunikasi langsung Tuhan dan
hamba berlangsung. takwil ini dalam realisasi eksistensialnya berada dibawah bimbingan
seorang wali silsilah kenabian. Manusia yang berkomunikasi langsung dengan Tuhan ini
diistilahkan oleh Shadré dengan ahlullah. Proses membaca Al-Qur’an bagi Shadré mesti
melalui jalan Hermenetika Eksistensial Transendental (takwil) ini. Proses takwil
merupakan gerak eksistensial wujud diri, kembali menuju pusat realitas tanzil yaitu
Tuhan itu sendiri. Moda pembacaan ini benar-benar didasarkan pada “ke-di-sini-an”,
kehadiran saat ini (eksistensialisme). Bukan dengan membangun gambaran-gambaran
pengetahuan yang kemudian diyakini benar ada, pada realitas namun tak pernah
terverifikasi melalui kesaksian, keyakinan ilusi teologis yang menggejala di rata tempat
dan zaman.

Ditinjau secara eksistensial, tingkat validitas tertinggi pengetahuan hanya dapat
dicapai melalui mengikuti jalan pengetahuan yang diraih Nabi dan wali. Mode
pengetahuan wahyu ini yang didapat melalui realisasi irfan Kenabian yang diistilahkan
dalam Al-Qur’an dengan ‘“jalan lurus” (ash-Shirat al-mustaqim). “Jalan lurus” ini

memuat konotasi kecepatan seketika dan sifat terhubung langsung nya dengan pusat

51 Mulla Shadra, Tgazh al-Naimin, ..., hal. 74

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 85



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

eksistensial. Pengetahuan Nabi dan wali merupakan kecerdasan tertinggi (fathanah)
dalam menyingkap realitas sebagaimana adanya (al-kagdiq ‘ald md hiya ‘alay hi ).
Manakala telah tersingkap maka forma intelektus immaterial murni dari realitas
sebagaimana adanya itu, kemudian siap untuk ditangkap dan menjadi objek persepsi
penalaran filosofis. forma intelektus immaterial murni, tidak tersingkap melalui
penalaran rasional, hanya tersingkap melalui mode kecerdasan fathdnah penyingkapan
wahyu.>?

b. Ketunggalan Realitas Eksistensi Manusia, Al-Qur’an, dan Kosmos

Manusia sempurna (al-inséan al-kémil), Al-Qur’an, dan kosmos merupakan
hakikat wujud (realitas eksistensi) yang tunggal. Al-Qur an, kosmos dan insan memiliki
keterkaitan (‘aldgdr) dalam bentuk keserupaan (tamatsul) wujud hingga sampai pada
batas keidentikan (al-tathdbuq). Insan merupakan mikro kosmos (‘alam ash-shaghir)
yang padanya terdapat kesempurnaan dari realitas-realitas kosmos (haqgaiq al-alam).
Kesempurnaan realitas-realitas kosmos berada di dalam batin insan melalui kondisi
(modus) kemencakupan (hal al-ijzima’). Sementara realitas- realitas kosmos itu terpisah-
pisah secara esensial pada alam eksternal (al-‘alam al-khariji) atau ufuk (al-afaq).
Kosmos atau ufuk merupakan makro anthropos (insan kabir). Hukum wujud yang
menimpa manusia dan kosmos adalah tunggal dan sama. Sementara Al-Qur an
merupakan realitas wujud ketiga yang memiliki hukum wujud yang sama dengan
manusia dan kosmos. Al-Qur an tidak menyelisihi keduanya dalam hukum wujud. Setiap
hukum-hukum wujud bersifat umum yang menimpa keduanya juga menimpa Al-Qur an.
Dengan demikia, manusia itu merupakan suatu hakikat wujud yang meliputi seluruh
realitas alam di satu sisi dan meliputi hakikat Al-Qur an di sisi lain. Al-Qur an meringkas
seluruh sisi dari derajat-derajat insan. Hakikat wujud insan, Al-Qur’an dan alam,
merupakan gambaran paralel yang merujuk pada wujud yang sama yaitu al-wujid
(Tuhan yang Maha meliputi segala sesuatu).>

Pandangan serupa telah lebih dulu diajukan oleh seorang komentator Ibn ‘Arabi,
Haidar al-Amuli. Menurutnya, Kitab Allah tidak hanya terbatas Al-Qur’an, Taurat, Injil,
dan kitab-kitab wahyu lainnya saja yang hadir dalam bentuk suara dan huruf pada alam
inderawi, melainkan mencakup tingkatan kosmos (al-afaq) secara keseluruhan. Kitab

kosmos ini disebut “kitab makro ilahi” (al-kitab al-kabir al-ilaht). Ruh atau jiwa manusia

52 Mulla Shadra, Tgazh al-Naimin, ..., hal. 74.
53 Sayyid Kamal al-Haidarf, Ta'wil al-Qur*an: al-Nazhriyyat wa al-Mu 'thayat, ..., hal. 177-178

86 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

juga merupakan “kitab ilahi yang mencakup”, yang disebut “kitab mikro ilahi” (al-kitab
ash-shaghir al-ilaht). Segala sesuatu yang mewujud pada seluruh tingkatan kosmos dan
jiwa manusia merupakan ayat-ayat, kata-kata, dan huruf-huruf dari kalam Allah. Haidar
al-Amuli menyatakan, “Kitab kosmos” atau “kitab makro ilahi” juga diistilahkan dengan
“makro anthropos” (al-insan al-kabir), sedangkan “kitab jiwa manusia” atau “kitab
mikro ilahi” disebut juga istilah “mikro anthropos”. Alam atau kosmos adalah “makro
anthropos”, sedangkan manusia adalah “mikro kosmos”.%*

Aliran wujud Tuhan meliputi seluruh martabat kosmos. Meski alam atau kosmos
yang dimaksud Shadra dan Haidar al-Amuli menggunakan kalimat yang sama dengan
Al-Bagillani dan teolog pada umumnya, yaitu eksistensi segala sesuatu selain Allah,>
namun rujukan realitas dari keduanya jauh berbeda. Al-Qur’an dalam pandangan Shadra
merupakan Kalam Allah yang sempurna. Kalam Allah adalah wujud segala sesuatu yang
mencakup seluruh sifat yang menyertainya. Kalam Allah yang sempurna nyata pada diri
manusia sempurna (al-insan al-kamil), tidak lain adalah Al-Qur’an. Manusia berpotensi
hadir pada enam martabat kosmos sebagaimana disebutkan para arif sufi, atau tiga hirarki
wujud alam (material, imajinal, akal-akal universal) sebagaimana disebutkan Shadra di
atas. Kehadiran itu melalui jalan kembali penyingkapan realitas eksistensinya (hakikat
wujud). Sebagaimana telah dinyatakan, manusia (insan) merupakan mikro kosmos yang
hadir padanya berbagai realitas (kenyataan) alam beserta kesempurnaanya. Berbagai
realitas yang eksis pada seluruh tingkatan alam, hadir pada diri manusia dengan
mengambil bentuk mode kemencakupan (hal al-ijtima"). Mode kemencakupan seluruh
realitas alam aktual melalui proses perjalanan kembali, dalam artian jiwa manusia dari
keragaman alam material menuju ketunggalan alam akal-akal universal immaterial murni
yang berpusat pada zat Tuhan sebagai pusat seluruh eksistensi. Perjalanan kembali jiwa
atau ruh manusia ini diistilahkan Shadra dengan gerak trans-substansial (al-harakah al-
jauhariyyah), yaitu gerak dari substansi jiwa hewani menuju jiwa insani yang sempurna.
Jiwa atau ruh manusia itu pada awal penciptaanya terhubung dan berada dibawah

dominasi materi tubuh. Ruh berjalan dalam air mani (nutfah), kemudian menjadi zigot

5 Sayyid Haidar Amuli, Tafsir al-Mugith al-a ’zham, (Ed.) Muhsin al-Masawi at-Tabrizi, Tehran:
Markaz Wizarah ats-Tsagafah wa al-Irsyad al-Islami li ath-Thiba’ah wa an-Nasyr, 1422 H/2002 M. jil. 2,
hal. 15.

5 Ab( Bakr Muhammad ibn Thayyib al-Bagillani (w. 403H/1013 M), al-Inshaf fima Yajib

‘Itigdduhu wa La Yajiiz Al-Jahl bihi, (Ed.) Muhammad Zahid ibn al-Hasan al-Kawtsar, Mesir: al-Maktabah
al-Azhariyyah I7 at-Turats, 2000 M, cet. 2, hal. 29.

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 87



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

(‘alagah), kemudian menjadi gumpalan daging (mudhghah), kemudian daging itu
tumbuh membesar dalam rahim, dan kemudian terlahir sebagai hewan. Bayi yang terlahir
dengan derajat hewan memiliki potensi untuk hadir menyingkap alam akhirat dengan
rahmat Tuhan. Bagi Shadra dan sufi secara umum, keberhasilan meraih kehadiran alam
akhirat ketika di dunia inilah yang menjadi batas esensial bahwa dirinya disebut sebagai
manusia (insan).*® Perjalanan kembali trans-substansial menuju kesempurnaan zat Tuhan
ini diistilahkan Shadra dengan busur naik (Qaus sudi) perjalanan eskatologis.
Pandangan ini umum dalam tradisi tasawuf (‘irfdn) khususnya tasawuf lbn Arabf.
Pandangan ini merupakan turunan atau kelaziman dari pandangan dunia Wahdat al-
Wujad.

Sebagaimana manusia dan alam memiliki hirarki wujud, al-Qur’an juga
demikian. Derajat tertinggi Al-Qur’an adalah alam ilmu Tuhan, alam pena (galam), dan
alam gadha’ (ketetapan Tuhan yang sederhana). Ilmu, pena, dan gadha’ merupakan
simbolisasi bagi aspek-aspek sifat Tuhan yang tunggal dan sederhana (bashith). Sifat
Tuhan bersifat tunggal atau menyatu dengan zatnya (tidak bersifat dualitas). Alam Zat
Tuhan secara ontologis berada pada dimensi alam akal-akal universal immaterial murni.
Alam akal-akal universal immaterial murni merupakan alam ketunggalan, bersifat
sederhana, tidak komposit dalam artian tersusun dari elemen penyusun, dan tidak
memiliki forma. Ilmu Tuhan merupakan substansi atau makna dari esensi-esensi yang
ditulis (kutiba). Ilmu Tuhan merupakan sesuatu yang nyata dibalik forma dan dibalik
huruf. Esensi-esensi yang dimaksud adalah batas-batas pengenalan jiwa manusia dalam
proses perjalanan (sullk) gerak trans-substansial. Ilmu Tuhan adalah apa yang
tertampung di dalam pena. Pena merupakan wadah bagi tinta, namun tinta bukan tujuan
akhir dari keberadaan pena, bukan juga huruf dan tulisan. Tujuan akhir pena adalah
makna atau ilmu yang nyata dibalik huruf. Jika pena pada alam material terpisah dari
tinta, huruf, dan ilmu, sementara pena, tinta, huruf dan ilmu pada alam akal-akal universal
immaterial murni merupakan sesuatu yang tunggal. Aspek selanjutnya dari ilmu Tuhan
adalah gadha " yang secara gramatikal berarti “ketetapan atau keputusan Tuhan”. Qadha’
juga berada pada alam immaterial murni sehingga berada pada alam ketunggalan dan
bersifat sederhana. Ketetapan Tuhan merupakan realitas yang tunggal dengan ilmu-Nya.

Tuhan telah meringkas segala sesuatu pada pena (galam) ilmu-Nya yang immaterial

% Muhammad ibn Ibrahim asy-Syirazi, Tafsir al-Qur dn al-Karim, ..., jil. 5, hal. 376.

88 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

murni (‘agqli) dan ketetapan-Nya (gadha’) yang bersifat primordial.>” Ini merupakan
derajat tertinggi Al-Qur’an, yaitu Al-Qur’an pada alam immaterial murni ((‘ilmi wa
‘aqli)). Kita bisa menyebutnya dengan Al-Qur’an ‘agli.

Derajat Al-Qur’an selanjutnya adalah sesuatu yang bersifat imajinal (nafsi), dan
simbolik pada alam jiwa. Berangkat dari Al-Qur’an pada alam ilmu Tuhan, alam pena
(galam), dan alam gadha® yang tunggal kemudian “turun” (tanzil) dengan memisahkan
apa yang dikandung pena dan ketetapannya ke dalam lauk dengan rincian ketentuannya
(gadr) Nya. Proses “turun” ini setara dengan makna proses “penciptaan” dalam bentuk
manifestasi (tajalll). Setelah turun dari tingkatan alam pengetahuan intelek spiritual
(‘ilm? ‘aqli) yang tunggal, segala sesuatu mendapatkan bentuk rinci atau keragamannya
dalam wadah lauh mahfiizh yang bersifat sederhana dan imajinal (bashit nafst). Al-
Qur’an pada tingkat ini merupakan manifestasi ketunggalan ilmu Tuhan pada keragaman
forma imajinal dan simbolik dalam jiwa. Tuhan menuliskan ketetapan (gadha’) yang ada
di dalam ilmu dan penanya pada /auk dan kadar (gadr). Lauh mahfiizh yang secara
gramatikal berarti “cendawan atau papan yang terpelihara”, merupakan simbolisasi bagi
tempat Tuhan mengukir untaian huruf dan kalimat penciptaan pada kitab jiwa manusia.
Lauh dan gadr merupakan simbolisasi bagi jiwa spiritual transendental manusia itu
sendiri. llmu Tuhan yang bersifat tunggal dan sederhana yang belum memiliki forma atau
bentuk, bermanifestasi menuju keberagaman (multiplisitas) esensi-esensi yang dapat
dikenali pada kitab jiwa melalui forma-forma imajinal. Shadra menjelaskan, Qalam,
gadha, lauh dan qadr, kitdb, lauh mahfiizh hakikatnya tersembunyi dari persepsi
inderawi. Sebagaimana dinyatakan Al-Qur’an: “tidaklah menyentuhnya kecuali
manusia-manusia yang disucikan (muthahharin) ”. Tidak dapat mempersepsinya kecuali
orang-orang yang memiliki ketinggian intelek spiritual (‘dgifin), yatiu para wali yang
mendapat anugrah kedekatan dengan pusat eksistensial. Realitas eksistensi mereka
merupakan intelek spiritual yang telah bertransendensi dari “kekotoran kehewanan” pada
diri manusia.®® Ini merupakan derajat tengah dari Al-Qur’an, yaitu Al-Qur’an pada alam
imajinal. Kita bisa menyebutnya dengan Al-Qur’an nafsi.

Derajat Al-Qur’an terendah adalah sikap, perbuatan, dan perkataan yang hadir
melalui persepsi indrawi yaitu melalui huruf dan bunyi. Pada derajat ini Al-Qur’an telah

menemukan bentuk manifestasi terendahnya yaitu esensi-esensi yang telah

57 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghaib, ..., hal. 75.
%8 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb, ..., hal. 75.

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 89



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

termanifestasi pada alam imajinal jiwa kemudian menampakkan dalam wujud zahir
berupa sikap, perbuatan dan perkataan Nabi saw. Melalui perkataan nabi saw
mendapatkan manifestasi simboliknya melalui bunyi dan huruf yang kemudian di
dokumentasikan ke dalam mushaf. Sebagaimana telah dinyatakan bahwa yang dimaksud
dengan Esensi-esensi adalah batas-batas pengenalan jiwa manusia dalam perjalanan
(sulQik) gerak trans-substansial jiwanya. Secara konkrit Al-Qur’an pada derajat ini telah
bermanifestasi ke dalam bentuk-bentuk sikap, perbuatan, serta perkataan yang merujuk
pada ketiga tingkatan realitas Al-Qur’an tersebut menggunakan struktur bahasa arab
dengan pola bunyi tertentu. Shadra menjelaskan, kata-kata yang Tuhan tuliskan melalui
pena ketunggalan itu (al-Qur’an immaterial murni) aktual dalam bentuk alam jiwa-jiwa
personal yang sederhana (bashit). Kata-kata bashit alam jiwa ini aktual sebelum kata-
kata komposit inderawi alam material (murakkibat wa mahsiisdt) tercipta. Kata-kata
komposit alam inderawi ini berada pada wadah halaman (daftar) penerima potensialnya
dan wadah waktu, seluas keluasan alam materi. Ini merupakan derajat al-Qur’an pada
alam indrawi. Kita bisa menyebutnya dengan Al-Qur’an hissf. *°

Jadi, Lembaran-lembaran (shuhif) dan kitab (kitdb) memiliki banyak dimensi
makna. Mushaf Al-Qur’an hanya merupakan salah satu makna kitab pada dimensi zahir
alam indrawi material, sedangkan makna batin dari shuhif) dan kitdb adalah jiwa
manusia. Kitab jiwa adalah tempat Tuhan menuliskan Al-Qur'an secara sempurna
meliputi ketiga tingkatan Al-Qur’an tersebut. Lembaran-lembaran (shuh(f) merupakan
simbol bagi perjalanan jiwa manusia melalui mode gerak trans-substansial perjalanan
ruhani. Aspek yang terkandung pada shuh(f adalah aspek gerak atau perjalanan, satu
lembaran diikuti lembaran lainnya hingga lembaran akhir sebagai aktualitas akhir jiwa
manusia dalam hidupnya. Sementara kitdb merupakan simbol bagi keseluruhan dari
kesatuan lembaran-lemabaran itu. Kitdb merupakan aspek keseluruhan dari hasil
perjalanan jiwa manusia mulai dari lahir sampai wafatnya. Makna zahir dan batin
tersebut terhubung dalam satu kesatuan wujud. Karena itu, ketika memahami teks Al-
Qur’an, kedua makna ini menjadi rujukan realitasnya, mengingat manusia hadir pada
seluruh dimensi alam yang menjadi rujukan dari makna-makna tersebut.

Setelah Tuhan melangsungkan kitab penjadian dan pengwujudan, kemudian
Tuhan mengangkat potensinya (hisab) dan seluruh kadar aktualisasinya (kitab) pada

lembaran-lembaran seluruh jiwa. Jiwa-jiwa itu seperti layaknya Kkertas yang

% Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb, ..., hal. 75

90 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

dibentangkan, dihamparkan (mansydr). Pada saat sempurna (tammat) penulisan secara
keseluruhan eksistensi (mawjdd) maka terhasilkan kalimat-kalimat penciptaan dan
penjadian. Dan Tuhan kemudian meletakkan di dalam kalimat-kalimat itu alam nur
kalimat Allah dan penampakan makna-makna kalimat Allah yang tidak pernah binasa
dan berakhir.®

Pena tinggi menuliskan realitas-realitas pada alam intelektus esoterik
transendental, pada lembaran yang terpelihara, dalam berupa tulisan abadi sehingga
bersifat perenial, pena rendah menulis hukum-hukum Tuhan pada lembaran yang
mungkin berubah. hukum-hukum agama dan Kkitab yang turun Kkepada para
Nabi.®! hubungan antara pena tinggi dan pena rendah sama dengan hubungan antara
fakultas akal esoterik transendental dengan sensasi indra dan imajinasi. Sementara
hubungan lembaran yang terpelihara dengan lembaran rendah, sama seperti hubungan
penyimpanan objek penalaran rasional universal, dengan penyimpanan sensasi
partikular.5?

Relasi dalam stratifikasi ini merupakan kunci dalam memahami hukum-hukum
agama; hukum-hukum agama merupakan refleksi prinsip-prinsip akal esoterik
transendental. Hukum-hukum agama merupakan alat untuk meraih prinsip-prinsip
realitas Ketuhanan yang tetap terjaga pada realitas alam empiris. Segala sesuatu
mempunyai forma yang bersifat partikular, yang semuanya tertuju dan terhubung dengan
Tuhan. keterhubungan eksistensial tanpa medium perantara. Ketaatan kepada hukum-
hukum agama merupakan alat mempertahankan keberlangsungan seluruh manifestasinya
yang tidak lain adalah alam itu sendiri. Artinya hukum-hukum agama merupakan
penjagaan terhadap keberlangsungan eksistensi alam agar tetap menerima energi
kehidupan dari Tuhan. Konservasi kosmik melalui hukum-hukum agama diperankan
oleh manusia aktual, manusia sempurna. “Prilakunya (manusia aktual) merupakan
Kebenaran, yang tidak ada satupun motif dalam tindakannya selain apa yang diinginkan
oleh Kebenaran, dan keinginannya larut dalam keinginan Kebenaran itu sendiri” %3

Hidup dalam ketaatan kepada hukum agama pada hakikatnya adalah hidup yang
sesuai dengan kondisi alamiah manusia. Inilah hukum-hukum yang ditulis oleh pena

rendah pada lembaran yang lebih rendah namun menjadikan hidup manusia sesuai

80 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb, ..., hal. 75-76
61 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb, ..., hal. 351
62 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb, ..., hal. 353
83 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb, ..., hal. 352

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025 | 91



Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

dengan yang dituliskan oleh pena tertinggi pada lembaran yang terjaga, mengingat Pena
tertinggi menulis semua bentuk segala sesuatu yang kemudian mengalir pada pena-pena
yang lebih rendah.®* Karenanya, hukum agama merupakan penjagaan agar tetap terjaga
aliran eksistensinya sejalan dengan realitas akal intelektus esoterik transendental. Hukum
agama sesuai dengan kondisi alamiahnya, sifat-sifat dasar kemanusiaannya yang berada
dalam dua dimensi: zahir dan batin sehingga hukum agama terbuka baik bagi persepsi
indrawi maupun persepsi akal intelektus esoterik transcendental. Hukum agama persis
sama dengan manusia yang memiliki sifat lahir dan sifat batin. Sifat batin ini merupakan
ruh dan maknanya. Adapun sifat lahiriahnya mengada melalui sifat batinnya dan sifat
batinnya terbentuk dari sifat lahiriahnya.%® Menurut Shadra, hukum agama kurang
bermanfaat jika seseorang tidak memahami sisi lahir dan batinnya, sisi manifestasi
indrawi dan ruhnya. Jika ketundukan terhadap hukum agama demi kepentingan diri,
maka tidak berhubungan dengan sisi batin hukum, maka hukum agama menjadi tidak
berdaya bagi proses pendakian spiritual karena hukum agama hanya melayani
kepentingan ego. Menurut Shadrd, Situasi ini merupakan keterperosokan ke dalam
kesadaran persepsi indrawi, tertipu oleh bentuk-bentuk yang cepat berlalu dan berjarak
dari ruh kepastian. Sebaliknya, orang yang dekat dengan pengetahuan tentang realitas
eksistensi dan memahami sifat batin hukum agama, meski gagal dalam melihat sifat-sifat
lahir dari hukum agama tersebut, ia tidak akan mendapatkan kesia-siaan.
D. Penutup

Perdebatan mengenai status ontologis Al-Qur'an, baik sebagai Kalam Allah
murni maupun Kalam Rasulullah saw, mencerminkan perbedaan paradigma antara
mufasir tradisional dan para sufi. Bagi mufasir tradisional dan teolog Asy'ariyyah,
dualitas Tuhan dan manusia menegaskan Al-Qur'an sebagai Kalam Allah gadim yang
diwahyukan kepada Nabi. Namun, para sufi menghapus dualitas ini melalui konsep
kesatuan eksistensi, di mana Al-Qur'an dipandang sebagai manifestasi tajali Tuhan yang
tak terpisahkan dari jiwa Nabi saw. Dengan demikian, dalam pandangan para sufi,
pertanyaan tentang dualitas tersebut menjadi tidak relevan. Artikel ini menyimpulkan
bahwa pemahaman ontologis Al-Qur'an tidak hanya memerlukan telaah kebahasaan dan
teologis, tetapi juga pengalaman spiritual yang mendalam untuk mengungkap hakikat

ketunggalan wujudnya.

84 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb, ..., hal. 353
8 Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra), Mafatih al-Ghayb, ..., hal. 370

92 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



Mulyani

DAFTAR PUSTAKA

‘Abdurrazzaq al-Kasyani, Kasy al-Wujah al-Gharr li Ma’ani Nazhm ad-Dar, (Ed.)

Abi Bakr Muhammad ibn Thayyib al-Baqillant, al-inshdf fima Yajib ‘Itigdduhu wa La
Yajlz Al-Jahl bihi, (Ed.) Muhammad Zahid ibn al-Hasan al-Kawtsar, Mesir: al-
Maktabah al-Azhariyyah Ii at-Turéts, 2000 M.

Muhammad Amin Suma. Studi lImu-llmu al-Qur'an, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2000.

‘Abd ar-Rahmaén ibn Ahmad al-TjT, al-Mawdgqif fi ‘llm al-Kalam, Beirut: ‘Alam al-Kutub,
t.th.

Abdullah Saeed, Islamic Thought: An Introduction, New York: Routledge, 2006.

ADbU al-Hasan ‘Ali Ibn Isma’il al-‘Asy’ari, al-Ibdnah ‘an Ushil ad-Diyanah, (Ed.)
Fawqiyyah Husain Mahmid, Kairo: Dar al-Anshar: 1397 H/ 1977 M, cet. 1, hal.
20; ‘Abd ar-Rahmén ibn Ahmad al-1ji, al-Mawdgif fi ‘lim al-Kalam, Beirut:
‘Alam al-Kutub, t.th.

Abu Ja’far ath-Thahawi Al-Hanafi, Matan al- ‘Agidah ath-Tahawiyyah: Bayan ‘Aqgidah
Ahl as-Sunnah wa al-Jamd ah, Beirut: Dar Ibn Hazm, 1995.

Abl Ma’dli “‘Abd al-Malik al-Juwayni, Luma al-Adillah fi Qawaid al-‘dqaid Ahl as-
Sunnah wa al-Jamd ah, (Ed.) Fawgiyyah Husain Mahmdd, Beirut: ‘Alam al-
Kutub, 1987 M.

Abi Muhammad ’Abdilldh ibn Ahmad ibn al-Qudamah Al-Maqdist, Risalah fi al-Qur an
wa Kalamillah, (Ed.) Yasuf ibn Muhammad As-Sa’id, Riyadh: Dar Athlas al-
Khadhra’, t.th.

Badruddin ibn Muhammad ibn ‘Abdullah Az-Zarkasyi, al-Burhan fi ‘Uliim al-Qur’dn,
Kairo: Maktabah Dér at-Turats, 1984.

Henry Corbin, History of Islamic Philosophy, terj. Liadain Sherrard dan Philip Sherrard,
London: Kegan Paul International dan Islamic Publications for The Institute of
Ismaili Studies, Tt.

Jalaluddin ‘Abdurrahméan ibn Abi Bakr as-Suydthi, al-ltgdn fi ‘Ulim al-Qur’dn, Arab
Saudi: al-Maktabah al-’ Arabiyyah as-Su’tdiyyah, 2005.

M. Qurasih Shihab, et.al., Sejarah dan ‘Ulum al-Qur’an, Jakarta: Pustaka Firdaus, 2001.

Manna* al-Qattan, Mabahits fi ‘Ulim al-Qur an, Riyadh: Mansydrat al-'Ashr al-Hadits,
tt.

Massimo Campanini, “Is the Qur’an Translatable?: Some Methodological Issues”, dalam
http://riviste.unimi.it/index.php/DoctorVirtualis/article/view/97/171, diakses
pada 27 maret 2017, hal. 115-116.

Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1,2025 | 93


http://riviste.unimi.it/index.php/DoctorVirtualis/article/view/97/171

Ontologi Al-Qur'an: Antara Kalam llahi dan Kalam Insani (Sebuah Telaah Filosofis)

Muhammad ibn Ibrahim asy-Syirazi, Tafsir al-Qur dn al-Karim, Qum: Mansydrat Bidar,
1408 H/1994.

Muhammad ibn Jarir ath-Thabari, Jami‘ al-Bayan fi Ta'wil al-Qur’dn, Bairut: Dar al-
Ma’rifah, 1412 H/ 1991 M.

Mulla Shadra, Tgazh al-Naimin, Tehran: al-Juman Islam? Hikmat wa Falsafah, t.th,
sofware: Irfan: Markaz Tahqiqat Kamsyutar ‘Ulam Al-Islami.

Peter Matthews Wright, “Modern Qur’anic Hermeneutics.” Disertasi. Chapel Hill: The
Department of Religious Studies University of North Carolina, 2008.

Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadrd), Mafatih al-Ghayb. Muhammad Khajavi (Ed).
Tehran, 1984.

Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadrd), asy-Syawahid ar-Rubdbiyyah fi al-Manahij as-
Sullkiyyah, Jalal ad-Din Ashtiyani (Ed), Tehran: 1981.

Sadr ad-Din Syirazi (Mulla Shadra). al-Hikmah al-Mutaalliyya fi al-Asfar al-Arba‘ah
al-‘Aqgliyyah, vol. 3, Tehran 1387/1958.

Sayyid Haidar Amull, Tafsir al-Muhith al-a zham, (Ed.) Muhsin al-M{sawi at-Tabrizi,
Tehran: Markaz Wizarah ats-Tsagafah wa al-Irsyad al-1slamf li ath-Thiba’ah wa
an-Nasyr, 1422 H/2002 M.

Seyyed Hossein Nasr, Islamic Philosophy from it's Origin to The Present: Philosophy in
The Land of Prophecy, New York: State University of New York Press, 2006.

‘Abdul’azhim Az-Zarqani, Manahil al- ‘Irfan fi ‘Uliim al-Qur an, (Ed). Fawwaz Ahmad
Zumarli, Beirut: Dar al-Kitab al-‘Arabi, 1995.

94 | Tadabbur: Jurnal Peradaban Islam Vol. 7, No. 1, 2025



